
        
            
                
            
        

    


 





Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

 

Chủ giảng:

 

Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 

 

 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 5  

(VCD 51-VCD 60) 







Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 





NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 

  

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 13 

(VCD 041) ..................................................................................... 13 

PHẨM THỨ NHẤT: PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG .................... 13 

CHÁNH KINH: “Viễn siêu Thanh Văn, Bích Chi Phật địa, nhập 

Không, Vô Tướng, Vô Nguyện pháp môn, thiện lập phương tiện, 

hiển thị tam thừa” ....................................................................... 13 

Thứ nhất:  “Viễn siêu Thanh văn, Bích Chi Phật địa”  ......... 14 

Điểm khác biệt của Tiểu thừa cùng Bồ Tát: ....................... 15 

Thứ hai:  “Nhập không, Vô tướng, Vô nguyện pháp môn”  .. 17 

Một là  “Không, Vô tướng, Vô nguyện” . ............................. 17 

Cửa “Không”. .................................................................. 18 

Cửa “Vô tướng”. ............................................................. 19 

Cửa “Vô nguyện”. ........................................................... 20 

Hai là:  Cửa vào của Tịnh tông ............................................ 24 

Công phu thành khối là gì? ............................................. 27 

Bình thường dùng công phu gì? ...................................... 28 

Phan duyên là gì? ............................................................ 29 

Thứ ba:  “Thiện lập phương tiện, hiển thị Tam thừa”  ......... 30 

Một là  “Thiện lập phương tiện” . ........................................ 30 

Khế lý là gì? .................................................................... 30 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Khế cơ là gì? ................................................................... 31 

Thành kiến là gì vậy? ...................................................... 31 

Bạn là người đang dẫn chúng phải làm thế nào? ............ 34 

Hai là  “Hiển thị tam thừa” . ................................................ 37 

Cái gì gọi là Nhất thừa?................................................... 38 



(VCD 042) ..................................................................................... 39 

Sáu cái Tin.  ........................................................................ 39 

Cái thứ nhất  “Tin chính mình”.  ..................................... 39 

Cái tin thứ hai mới là  “Tin tha” ...................................... 40 

Vậy thì vì sao chúng ta còn phải giảng kinh? ..................... 42 

Có hai loại người Phật dễ độ nhất. ...................................... 43 

Thế nào là người có đại phước báo? ................................... 43 

CHÁNH KINH: “Ư thử trung hạ, nhi hiện diệt độ” .................. 48 

Tướng thứ 8:  Nhập Bát Niết Bàn .......................................... 48 

CHÁNH KINH: “Đắc vô sanh vô diệt chư tam ma địa, cập đắc 

nhất  thiết  đà-ra-ni  môn,  tùy  thời  ngộ  nhập  Hoa  Nghiêm  tam-

muội, cụ túc tổng trì bách thiên tam-muội” ............................... 52 

Người nào có thể làm ra thị hiện 8 tướng này? ........... 52 

 “A Duy Việt Trí”  là ai? ................................................ 55 

Thứ nhất:  “Đắc vô sanh vô diệt”  ........................................... 55 

Thứ hai:  “Chư Tam Ma Địa”  ................................................ 56 

Thứ ba:  “Cập đắc nhất thiết đà-ra-ni môn”  ......................... 59 

“Đà Ra Ni” .......................................................................... 59 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ tư:  “Tùy thời ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam muội”  ........ 67 



(VCD 043) ..................................................................................... 69 

 “Hoa Nghiêm”  hai chữ này cách nói thế nào vậy? ........ 80 

Nhất tâm, cái gì gọi là  “Nhất tâm” ? ............................... 83 



(VCD 044) ..................................................................................... 89 

Cái gì gọi là độ hoá? ........................................................ 89 

Những ai là người căn tánh lanh lợi? .............................. 90 

Những ai là người độn căn? ............................................ 90 

Hoa Nghiêm Tam Muội tu thế nào? ................................ 92 

Ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam Muội. ................................. 92 

Thứ năm:  “Cụ túc tổng trì bách thiên Tam-muội”    ............. 94 

Một là  “Bách thiên Tam muội” . ......................................... 94 

Hai là  “Tổng trì” . ............................................................... 95 

CHÁNH  KINH:  “Trụ  thâm  Thiền  Định,  tất  đổ  vô  lượng  chư 

Phật” ......................................................................................... 104 

Thứ nhất: “Trụ thâm thiền định” .......................................... 104 

Thứ hai:  “ Tất đổ vô lượng chư Phật” ................................... 109 

CHÁNH  KINH:  “Ư  nhất  niệm  khoảnh,  biến  du nhất  thiết  Phật 

độ” ............................................................................................ 113 



(VCD 045) ................................................................................... 114 

Thứ nhất:  “Ư nhất niệm khoảnh”  ....................................... 115 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Thứ hai:  “Biến du nhất thiết Phật độ”  ................................ 116 

Một là “Nhất thiết”. .......................................................... 116 

Hai là “Biến du”. ............................................................... 116 

Mê tín là gì? .................................................................. 123 

Cái gì gọi là Bất Tương Ưng Hành Pháp? .................... 125 

Thiền định là cái ý gì? ................................................... 126 

CHÁNH  KINH:  “Đắc  Phật  biện  tài,  trụ  Phổ  Hiền  hạnh,  thiện 

năng phân biệt chúng sanh ngữ ngôn, khai hóa hiển thị chân thật 

chi tế, siêu quá thế gian chư sở hữu pháp” ............................... 130 

Thứ nhất:  “Đắc Phật biện tài”  ............................................. 131 

Loại thứ nhất là “Nghĩa”. .................................................. 131 

Loại thứ hai là “Pháp”....................................................... 132 

Loại thứ ba là “Từ”. .......................................................... 132 

Loại thứ tư là “Lạc thuyết”. .............................................. 132 

Thứ hai:  “Trụ Phổ Hiền hạnh”  ........................................... 135 

“Phổ Hiền hạnh” là gì? ..................................................... 135 

Hạnh Phổ Hiền dáng vẻ của nó thế nào? .......................... 135 



(VCD 046) ................................................................................... 138 

Thứ ba:  “Thiện năng phân biệt chúng sanh ngữ ngôn”  ... 138 

Thứ tư:  “Khai hoá hiển thị chân thật chi tế”  ..................... 143 

Một là “Khai hóa” là gì? ................................................... 146 

Hai là “Chân thật chi tế” là gì? ......................................... 146 

Ba là “Hiển thị” là gì? ....................................................... 147 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Thọ, Trì”  là gì? ........................................................... 148 

 “Đọc, Tụng”  là gì? ........................................................ 148 

 “Diễn”  là cái gì? ........................................................... 150 

 “Thuyết”  là gì? .............................................................. 150 

Thứ năm:  “Siêu quá thế gian, chư sở hữu pháp”  .............. 152 

CHÁNH KINH: “Tâm thường đế trụ độ thế chi đạo. Ư nhất thiết 

vạn vật tùy ý tự tại, vị chư thứ loại tác bất thỉnh chi hữu” ....... 153 

Thứ nhất:  “Tâm thường đế trụ độ thế chi đạo”  .................. 153 

Cái gì gọi là “Độ”? ........................................................ 154 

Càng  là  nơi  có  khổ  nạn,  thì  Phật  Bồ  Tát  càng  thị  hiện 

nhiều. ............................................................................. 155 

Nếu chư Phật Bồ Tát đến giúp đỡ vậy tại vì sao họ còn bị 

tai nạn lớn đến như vậy? ............................................... 155 

Vì sao hoàn cảnh vật chất lại tùy theo sóng của tư tưởng 

chân thật mà thay đổi? ................................................... 158 

Thứ hai:  “Ư nhất thiết vạn vật tùy ý tự tại”  ........................ 160 

“Tùy ý” là gì? ................................................................ 161 

Cái gì gọi là phan duyên? .............................................. 161 



(VCD 047) ................................................................................... 164 

Thứ hai:  “Ư nhất thiết vạn vật tuỳ ý tự tại” . (tiếp theo) ..... 164 

A Di Đà Phật ở đâu vậy? ............................................... 164 

“Tuỳ ý tự tại”................................................................. 166 

Thứ ba:  “Vị chư thứ loại tác bất thỉnh chi hữu”  ................ 166 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





“Giá loại” là gì? ................................................................ 167 

“Tác bất thỉnh chi hữu” là gì? ........................................... 167 

CHÁNH KINH: “Thọ trì Như Lai thậm thâm pháp tạng, hộ Phật 

chủng tánh thường sử bất tuyệt” .............................................. 171 

Thứ nhất:  “Thọ trì Như Lai thậm thâm pháp tạng”  ........... 171 

Thứ hai:  “Hộ Phật chủng tánh thường sử bất tuyệt”  ........ 175 

 “Phật chủng tánh”  là gì? .................................................. 175 

Vậy con người sau khi chết rồi đi đến cõi nào? ................ 176 

Vậy thì  “Phật chủng”  là gì? ............................................. 177 

CHÁNH KINH: “Hưng  đại  bi,  mẫn hữu tình, diễn từ biện, thọ 

pháp nhãn, đỗ ác thú, khai thiện môn” ..................................... 182 

Thứ nhất:  “Hưng đại bi, mẫn hữu tình”  ............................. 183 

Thứ hai:  “Diễn từ biện”  ....................................................... 184 



(VCD 048) ................................................................................... 185 

Thứ ba:  “Thọ Pháp Nhãn”  .................................................. 187 

Chữ “Thọ” là gì ? .............................................................. 187 

“Pháp Nhãn” ..................................................................... 188 

Thứ tư:  “Đỗ ác thú, khai thiện môn”  .................................. 189 

“Đỗ ác thú” ....................................................................... 189 

“Khai thiện môn” .............................................................. 192 

CHÁNH KINH: “Ư chư chúng sanh, thị nhược tự kỷ, chửng tế 

phụ hà, giai độ bỉ ngạn” ........................................................... 196 

Thứ nhất:  “Ư chư chúng sanh, thị nhược tự kỷ”  ............... 196 

8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái gì gọi là pháp thân? ................................................. 197 

“Chúng sanh” là gì? ...................................................... 197 

Thức là cái gì? ............................................................... 198 

Thứ hai:  “Chửng tế phụ hà, giai độ bỉ ngạn”  ..................... 202 

Những người nào là người có duyên? ........................... 203 



(VCD 049) ................................................................................... 208 

CHÁNH  KINH:  “Tất  hoạch  chư  Phật  vô  lượng  công  đức.  Trí 

huệ thánh minh, bất khả tư nghị” ............................................. 208 

Một là  “Chư Phật” . .......................................................... 208 

Hai là  “Trí tuệ Thánh minh” . ........................................... 208 

Ba là  “Bất khả tư nghì” . ................................................... 209 

Mục đích giáo học của Phật pháp là gì? ........................... 213 

Nội dung giáo học của nhà Nho là gì? .............................. 216 

Thứ  nhất  là  “Đức  hạnh”:  Dạy  chúng  ta  quan  hệ  giữa 

người và người. ............................................................. 216 

Thứ hai là: Dạy chúng ta nhận biết quan hệ của con người 

với vạn vật tự nhiên. ...................................................... 217 



(VCD 050) ................................................................................... 227 

Rốt cuộc là chướng ngại gì? .......................................... 228 

Đoạn phiền não mà thôi. ............................................... 228 

Xả bỏ là gì? ................................................................... 229 

Buông bỏ là gì? ............................................................. 230 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





CHÁNH  KINH:  “Như  thị  đẳng  chư  đại  Bồ  Tát,  vô  lượng  vô 

biên, nhất thời lai tập” .............................................................. 237 

Pháp giới nhất chân là như thế nào vậy? ....................... 239 

CHÁNH KINH: “Hựu hữu tỳ-kheo-ni ngũ bách nhân, thanh tín 

sĩ thất thiên nhân, thanh tín nữ ngũ bách nhân.” ...................... 240 

Thứ nhất:  “Hựu hữu Tỳ Kheo Ni ngũ bách nhân” ............... 240 

Thứ hai: “Thanh Tín sĩ thất thiên nhân” ............................... 240 

Thứ ba: “Thanh Tín nữ ngũ bách nhân” ............................... 241 

CHÁNH KINH: “Dục giới thiên, Sắc giới thiên, chư thiên Phạm 

chúng, tất cộng đại hội” ........................................................... 242 

Thứ nhất: Dục giới thiên....................................................... 242 

Thứ hai: Sắc giới thiên ......................................................... 243 

 Căn bản trí là gì? .......................................................... 247 

“Vô, Tri” là cái gì? .................................................... 247 

 Hậu Đắc Trí là gì? ........................................................ 248 

Thứ ba: “Chư thiên phạm chúng, tất cộng đại hội” .............. 250 

Chú giải: ....................................................................................... 253 



 

 

 

 

10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

 

 

KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 



 

 

 

 

 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

 

(VCD 041) 

 

PHẨM THỨ NHẤT 

PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG 

(tiếp theo) 





CHÁNH  KINH:  “Viễn  siêu  Thanh  Văn,  Bích  Chi 

Phật  địa,  nhập  Không,  Vô  Tướng,  Vô  Nguyện 

pháp  môn,  thiện  lập  phương  tiện,  hiển  thị  tam 

thừa” 

 [Dịch  nghĩa:  Vượt  xa  địa  vị  Thanh  Văn,  Bích  Chi 

 Phật,  nhập  pháp  môn  Không,  Vô  Tướng,  Vô 

 Nguyện, khéo lập phương tiện hiển thị tam thừa] 

Cái  đoạn  này  là  đến  một  tiết  sau  cùng  của 

Tướng thứ bẩy “Thỉnh chuyển pháp luân”. Như trong 

kinh đã nói, đều là chư Phật Như Lai thị hiện ở trong 

sáu cõi vì chúng ta làm ra tấm gương hoằng pháp lợi 

sanh  tốt  nhất.  Đợi  sau  khi  cái  tiết  này  giảng  xong, 

chúng ta sẽ làm một tổng kết xem làm thế nào để đem 

thị  hiện  của  Phật  thực  tiễn  ngay  trong  cuộc  sống 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thường  ngày  của  chính  ta,  ở  ngay  trong  hoàn  cảnh 

công  tác  của  chính  ta,  như  vậy  chúng  ta  mới  có  thể 

học được Phật pháp chân thật. 

Thứ  nhất:  “Viễn  siêu  Thanh  văn,  Bích  Chi  Phật 

địa” [Vượt xa địa vị Thanh Văn, Bích Chi Phật] 

Chính là quyết định sẽ không đọa lạc vào Nhị 

thừa.  Mặc  dù  hàng  Nhị  thừa  ở  trong  cái  nhìn  của 

phàm phu chúng ta cũng đã là thánh nhân, không phải 

phàm phu và họ đã có năng lực siêu việt sáu cõi luân 

hồi. Thành thật mà nói, loại công phu nghị lực tu trì 

đó của họ, người thông thường chúng ta đích thực là 

không thể nào so sánh. Thế nhưng khi đem họ so với 

Bồ Tát thì cự ly này phải kém rất xa. 

Ở  ngay  chỗ  này  chúng  ta  cần  phải  hiểu  rõ  ở 

trong  pháp  Đại  thừa,  Phật  đối  với  người  tiểu  thừa 

(Thanh văn chính là A La Hán, Duyên Giác chính là 

Bích  Chi  Phật)  thường  hay  trách  cứ  hai  hạng  người 

của Tiểu thừa này. Việc này phải hiểu thế nào? Việc 

trách cứ này trên thực tế chính là khích lệ cho họ, là 

khuyên  họ  bỏ  tiểu,  hướng  đại.  Tiểu  thừa  tuy  là  phá 

được ngã chấp, cũng chính là nói họ đã bỏ được chấp 

trước,  thế  nhưng  họ  vẫn  còn  phân  biệt,  cho  nên  họ 

không  thể  siêu  việt  mười  pháp  giới,  họ  có  thể  siêu 

việt  sáu  cõi,  nhưng  không  thể  siêu  việt  mười  pháp 

giới. Những con người này như Phật đã nói qua, họ 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng chẳng qua là ở trong “Thiên chân Niết Bàn”, trụ 

được  một  giai  đoạn  mà  thôi.  Cho  nên  họ  không  thể 

nào  vĩnh  viễn  đọa  ở  trong  hàng  Nhị  thừa  này,  nhất 

định họ sẽ quay đầu. 

Thế nhưng những người Tiểu thừa này họ quay 

đầu sớm trễ không đồng. 

Một cái là do căn tánh không đồng. Duyên giác 

tương  đối  thông  minh,  căn  tương  đối  sắc  bén,  quay 

đầu  được  nhanh,  còn  A  La  Hán  căn  tánh  tương  đối 

độn hơn, quay đầu tương đối chậm, nhưng nhất định 

là  sẽ  quay  đầu.  Quay  đầu  cũng  chính  là  quay  tiểu 

hướng đại. Ngoài ra là gặp duyên có khác biệt. Thông 

thường  chúng  ta  gọi  là  cơ  hội,  họ  phải  có  cơ  hội 

thường xuyên gặp được đại  thừa, thường xuyên gặp 

được  thiện  tri  thức,  có  như  vậy  thì  quay  đầu  liền 

nhanh. 

 Điểm khác biệt của Tiểu thừa cùng Bồ Tát: 

Người  tiểu  thừa  không  chịu  chủ  động  đi  giúp 

người  khác.  Còn  hàng  Bồ  Tát  thì  như  phía  sau  của 

đoạn  kinh  này  nói   “Làm  bạn  không  mời  của  tất  cả 

 chúng  sanh” .  Chỗ  này  người  tiểu  thừa  nhất  định 

không làm được. 

Người tiểu thừa không phải là không độ chúng 

sanh,  mà  là  nếu  chúng  sanh  cầu  đến  họ,  thì  họ  còn 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





phải xem bạn có thiện căn hay không, có duyên phận 

hay không, nếu bạn có thiện  căn có duyên phận, họ 

hoan  hỉ  giúp  bạn  và  cũng  dạy  bảo  bạn,  còn  như  họ 

xem bạn không có thiện căn, không có duyên phận thì 

họ sẽ rất lãnh đạm với bạn. 

Không như Bồ Tát, Bồ Tát dùng tâm bình đẳng 

đối với tất cả chúng sanh, không có phân biệt, không 

có chấp trước. Cái điểm này trên mặt đức hạnh người 

tiểu thừa không thể sánh với Bồ Tát. Đương nhiên cả 

sức định, đạo lực, trí tuệ hàng Tiểu thừa cũng không 

thể bằng Bồ Tát. Tuy là công phu đoạn chứng của Bồ 

Tát cũng giống y như họ, nhưng trí tuệ đạo lực không 

như nhau. 

Thí dụ trong Đại kinh nói với chúng ta, Bồ Tát 

Viên giáo Thất tín vị đã đoạn kiến tư phiền não, cái 

tầng công phu này của họ giống như A La Hán, A La 

Hán cũng đoạn kiến tư phiền não, Bồ Tát thất tín vị 

cũng  đoạn  kiến  tư  phiền  não,  cho  nên  đó  là  bình 

đẳng.  Tuy  nhiên,  ngoài  việc  đã  đoạn  phiền  não  thì 

giống nhau ra, nhưng còn thần thông, đạo lực, trí tuệ, 

thiền  định  không  giống  nhau,  Bồ  Tát  thất  tín  vị  thì 

cao  hơn  rất  nhiều  so  với  A  La  Hán.  Cái  đạo  lý  này 

chúng  ta  tuyệt  nhiên  không  khó  hiểu,  đó  là  vì  tâm 

lượng của Bồ Tát lớn, tâm lượng của A La Hán nhỏ, 

vậy thì không như nhau, khác biệt ngay chỗ này. 

Cho nên “Kinh Hoa Nghiêm” nói ở thời kỳ Mạt 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp,  người  đương  cơ  là  người  như  thế  nào?  Là 

người phát “Đại tâm phàm phu”. Đại tâm phàm phu 

còn  đáng  quý  hơn  so  với  Thanh  văn,  Duyên  giác. 

Thanh văn, duyên giác không có cơ duyên tu học Đại 

kinh,  ví  như  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  “Kinh  Pháp  Hoa” 

họ không có phần. Không phải Phật không bình đẳng, 

mà  vì  họ  không  tin  tưởng,  họ  không  bằng  lòng  tiếp 

nhận.  Riêng  ở  cái  điểm  này  họ  còn  thua  xa  với  đại 

tâm phàm phu (gọi là phàm phu là vì một phẩm phiền 

não cũng chưa đoạn), A La Hán không thể so sánh, 

tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn  cũng  không  thể  so  sánh.  Thế 

nhưng luận tâm lượng, luận kiến giải, Bồ Tát ngay từ 

Thất  tín  vị  chân  thật  là  siêu  việt  tiểu  thừa,  siêu  việt 

Thanh văn, Duyên giác. Đó là nói căn tánh một loại 

nhất thừa viên giáo, chân thật rất là đáng quý. 

Những Bồ Tát dự hội này siêu vượt hơn rất xa 

hàng  nhị  thừa,  đó  là  tán  thán  đối  với  Bồ  Tát  “Khế 

nhập Tam muội”. 

Thứ  hai:  “Nhập  Không,  Vô  Tướng,  Vô  Nguyện 

pháp môn” [Nhập pháp môn Không, Vô Tướng, Vô 

Nguyện] 

 Một là: “Không, Vô tướng, Vô nguyện” .  

Cũng lại gọi là “Tam giải thoát pháp môn”. Câu 

này cũng chính là nói ba loại pháp này Đại, Tiểu thừa 

đều  có.  (“Vô  nguyện”,  có  kinh  gọi  là  “Vô  tác”,  ý 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





nghĩa đều như nhau). 

Ở trong Tiểu thừa nói bạn có thể thoát khỏi sáu 

cõi luân hồi, nhất định là từ trong ba pháp môn này 

mà thành tựu, bạn có thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi. 

Còn  ở  trong  đại  thừa  pháp  nói  ba  pháp  môn  này  có 

thể giúp bạn siêu việt mười pháp giới, bạn liền chứng 

được “Pháp giới nhất chân”. Cho nên Tam Giải Thoát 

Môn thông cả Đại, Tiểu thừa. Cái danh tướng này tuy 

là như nhau, nhưng cảnh giới không giống nhau. 

Thí dụ nói “Không môn”1, đối với người Tiểu 

thừa  là  chứng  được  “Ngã  không”  có  thể  siêu  việt 

được sáu cõi, nhưng đối với người Đại thừa là chứng 

được  “Pháp  không”  có  nghĩa  là  không  chỉ  ngã  là 

không mà pháp cũng không, cho nên họ có thể siêu 

việt mười pháp giới, họ có thể chứng được pháp giới 

nhất chân. 

 Cửa “Không”. 

Cửa “Không” là từ tự tánh mà nói, là từ trên lý 

thể tất cả vạn sự vạn vật mà nói, đó chính là như trên 

kinh  thường  nói  “Tướng  có,  tánh  không,  sự  có,  lý 

 không” .  Những vị  Bồ  Tát  này  họ  có  thể  từ  “tướng” 

mà  thấy  được  “tánh”,  từ  “sự”  có  thể  quan  sát  được 

“lý”. Họ chân thật tường tận được sự tướng là huyễn 

hoán  hư  trên  “Kinh  Kim  Cang”  đã  nói   “Như  mộng 

 huyễn bào ảnh” . 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn  không  thể  nói  nó  không  có,  bạn  cũng 

không  thể  nói  nó  có.  Nếu  bạn  nói  nó  không  có,  nó 

hiện  tướng,  đích  thực  có  cái  tướng  này  tồn  tại.  Còn 

nếu bạn nói nó có, cái tướng này là giả tướng không 

phải  thật  tướng,  cái  tướng  này  là  sát  na  sanh  diệt 

không  thực  tại,  nếu  như  bạn  cho  rằng  tướng  là  thật 

có, thì bạn sai rồi, thì bạn mê trên cái giả tướng đó, 

tướng là giả, không phải là thật. 

Từ  nơi  cửa  “không”  này  mà  bước  vào.  Cũng 

chính là từ nơi pháp môn này, cái phương pháp này, 

ngộ nhập mà thoát sanh tử siêu ba cõi, bạn chính là từ 

cửa “không” này  mà vào, từ trong cửa “không” này 

mà chứng đạo. Nếu như không vào được cái cửa này 

thì học cái môn này không có được lợi ích. 

Chúng ta thường nói “Không khế cơ”, có nghĩa 

là không khế hợp căn cơ của chính mình. Nếu chính 

mình không phải căn cơ này thì khi tu học pháp môn 

này, bạn sẽ không dễ gì khế nhập, cái cửa này không 

thể vào. Vậy còn có một cái cửa nữa là “Vô tướng”. 

 Cửa “Vô tướng”. 

Nhập “Không” là vào từ “Cửa Không”, còn cái 

cửa “Vô Tướng” này là gì? Tướng là hữu môn, có thể 

từ nơi hữu môn mà vào. 

Nhưng vì sao “Hữu” gọi là “Vô tướng”? Bởi vì 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tướng  là  duyên  sanh.  Trên  “Kinh  Bát  Nhã”  thường 

nói “Vạn  pháp  duyên  sanh” ,  phàm  hễ  pháp  do  nhân 

duyên  sanh  đều  không  có  tự  tánh.  Cho  nên  từ  ngay 

chỗ  này  bạn  tỉ  mỉ  mà  quan  sát,  bạn  thấy  ra  được 

tướng là giả tướng, nếu bạn chân thật có thể thấy ra 

được  tất  cả  tướng  đều  là  giả  tướng  thì  bạn  đã  nhìn 

thấu.  Nhìn  thấu  là  chân  thật  thông  suốt,  chân  thật 

thông đạt, cái chân tướng sự thật này đã bị bạn nhìn 

thấu. Sau khi nhìn thấu, bạn liền tự nhiên không còn 

chấp  trước  đối  với  hiện  tướng  này,  bạn  liền  có  thể 

buông  bỏ.  Buông  bỏ  cái  gì?  Buông  bỏ  chấp  trước. 

Vừa  buông  bỏ  chấp  trước  thì  liền  siêu  việt  sáu  cõi. 

Như vậy mà vào cửa thì bạn chính là từ cửa vô tướng 

mà  vào.  Nếu  như  không  cách  gì  vào  được  cái  cửa 

này, bạn vẫn còn một cái cửa nữa “Vô nguyện”. 

 Cửa “Vô nguyện”. 

“Vô nguyện” vừa rồi mới nói qua, cũng còn gọi 

là “Vô tác”. Trong Phật pháp việc thứ nhất chính là 

dạy bạn phát  nguyện. Vậy nếu không có nguyện thì 

làm  sao  được?  Không  có  nguyện  thì  làm  sao  có  thể 

thành công? Cho nên có một số đồng tu đến hỏi tôi, 

họ nói rằng: 

- Liệu có phải khi chúng ta làm việc tốt nhưng 

không cầu bất cứ thứ gì, đó mới là việc tốt chân thật? 

Lời  nói  này  nói  được  không  sai!  Trên  thực  tế 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tưởng  như  đúng  mà  lại  là  sai.  Bạn  không  có  mong 

cầu, bạn thật  đạt đến không mong cầu chăng? Bụng 

đói rồi còn phải có cơm ăn, bạn vẫn là có sở cầu, mệt 

rồi bạn còn phải nghỉ ngơi, thì sao bạn có thể nói là 

vô sở cầu? Nếu như bạn chân thật đến được vô cầu, 

thì  đó không phải  là cảnh giới  phàm phu của chúng 

ta,  mức độ thấp nhất  là   “Pháp thân đại  sĩ”  mà trên 

“Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. Đó  là họ chân thật  đến 

được vô niệm. Họ  có thể đến được, nhưng chúng ta 

không thể được. Nhưng cho dù họ ở trong cảnh giới 

đó,  họ  vẫn  thị  hiện  có  sở  cầu.  Đừng  nói  là  Bồ  Tát 

Viên  Sơ  Trụ,  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  chư  Phật  Như  Lai 

thừa  nguyện  tái  lai  đến  giúp  chúng  sanh  chúng  ta, 

cũng phải thị hiện phát nguyện. 

Thích Ca Mâu Ni Phật không phải ở nơi đây thị 

hiện  tám  tướng  thành  đạo  hay  sao?  Không  phải  đã 

dạy chúng ta phát Tứ  hoằng thệ nguyện hay sao? A 

Di Đà Phật phát ra 48 nguyện. Vậy vì sao mà nói vô 

nguyện?  Vô  nguyện  thì  làm  sao  có  thể  thành  tựu? 

Cho nên văn tự trong đây hàm nghĩa của nó nhất định 

phải  hiểu  cho  tường  tận,  còn  nếu  là  nhìn  văn  hiểu 

nghĩa thì  “Ba đời chư Phật đều bị hàm oan” , vì bạn 

đã hiểu sai đi ý nghĩa của Ngài. 

Cái “Vô nguyện” ở ngay chỗ này chính là nói 

 “Lìa  tâm  năng  sở” .  Cái  nguyện  này  mới  gọi  là  cái 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





nguyện chân thật. 

Người  thế  gian,  mọi  người  đều  có  nguyện 

vọng,  thế  nhưng  nguyện  vọng  của  người  thế  gian 

không dài lâu, qua vài ngày thì họ thay đổi, lại thay 

đổi  chủ  ý,  gặp  duyên  họ  lại  thoái  tâm.  Đó  là  do 

nguyên nhân gì? Đó là bởi vì cái nguyện mà họ phát 

ra là vọng tâm, không phải chân tâm. Thông thường 

người thế gian chúng ta phát ra cái nguyện này xuất 

phát  từ   một  lý do nào đó, khi  cái  lý do đó của bạn 

mất đi thì bạn sẽ thoái tâm, nên cái nguyện đó không 

thoái  chuyển  thì  là  thay  đổi.  Qua  đây  có  thể  biết 

nguyện đó là giả không phải là thật. 

Chân thật phát nguyện thì không có điều kiện. 

Chư  Phật  Như  Lai: “Vô  duyên  đại  từ,  đồng  thể  đại 

 bi” , chính là không có điều kiện. Đối với tất cả chúng 

sanh,  hữu  tình,  vô  tình,  quan  tâm,  thanh  tịnh,  bình 

đẳng. Thương yêu bình đẳng, đó là thật không phải là 

giả. 

Phàm hễ có điều kiện đều là giả, đều là không 

thật.Có điều kiện là “có năng, có sở”, năng, sở là hai 

pháp.  Lục  tổ  Huệ  Năng  Đại  sư  đã  nói  hai  pháp  thì 

không phải Phật pháp. Phật pháp là pháp không hai, 

có  thể  đoạn  dứt  hai  bên  năng  sở,  đó  mới  gọi  là  vô 

nguyện, đó mới thật gọi là vô tác. 

Sau đó chúng ta mới có thể hiểu được đại đức 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xưa đã nói: “Làm mà không làm, không làm mà làm” . 

Đó  là  lìa  khỏi  cả  hai  bên,  hai  bên  đều  không  chấp 

trước. Không phải nói vô nguyện thì không làm, phải 

làm! Bạn xem A Di Đà Phật 48 nguyện, mỗi nguyện 

đều hiện thực, đó là có nguyện. Chúng ta lại hỏi A Di 

Đà Phật có chấp trước đối với 48 nguyện hay không? 

Không có, tâm địa thanh tịnh không nhiễm một trần, 

Ngài liền vô nguyện. 

Có nguyện cùng vô nguyện là một không phải 

là  hai,  cái  này  tuyệt  diệu.  Do  đây  có  thể  biết  vô 

nguyện,  cái  cửa  này  chính  là  thường  gọi  pháp  môn 

không hai. Cho nên vào đạo, có từ “cửa không” mà 

vào,  có  từ  “cửa  có”  mà  vào,  có  từ  cửa  “không  hai” 

mà  vào.  Vô  tác,  vô  nguyện  chính  là  cửa  không  hai, 

hai mà không hai  “Nguyện tức vô nguyện, vô nguyện 

 tức  nguyện”.  Rất  nhiều  Bồ  Tát  đại  thừa,  từ  cái  cửa 

này mà khế nhập cảnh giới của như lai quả địa, chính 

là pháp giới nhất chân. 

Chúng ta tu học Tịnh Độ, sanh vào thời kỳ Mạt 

pháp,  chúng  ta  phải  hiểu  những  đạo  lý  này,  liệu 

chúng  ta  có  năng  lực  từ  ba  cái  cửa  này  mà  vào  hay 

không?  E  rằng  bất  cứ  cửa  nào  trong  ba  cửa  này, 

chúng  ta  cũng  không  thể  vào  được,  không  cách  gì 

tiến vào được. Ba cái cửa này là con đường thông lộ. 

Hiện tại chúng ta phải  mở con đường sau, không đi 

ba  cái  cửa  này.  Cho  nên  Tịnh  Độ  tông  gọi  là  pháp 

môn đặc biệt  “Môn dư đại đạo”  2. Ngoài ba cửa chính 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





qui ra vẫn còn có một  cửa, cái  cửa này rất đặc biệt, 

cái cửa này rất nhiều Bồ Tát đều không biết, cho nên 

cái  cửa  này  gọi  là  pháp  khó  tin.  Nếu  bạn  nói  cho 

người  khác  nghe  “Không,  Vô  tướng,  Vô  nguyện”, 

mọi người đều biết sẽ không hoài nghi, chỗ này mọi 

người đều biết, họ rất dễ dàng tin tưởng. Còn nếu bạn 

nói là niệm Phật vãng sanh thì họ không tin tưởng. 

 Hai là: Cửa vào của Tịnh tông  

Niệm Phật vãng sanh dường như không có cửa, 

không có trong ba cái cửa này, nó là một pháp môn 

đặc biệt riêng biệt  “Môn dư đại đạo” . 

Trên  đây  là  nói  pháp  môn  thông  thường  Đại, 

Tiểu thừa khế nhập, không luận họ tu học một pháp 

môn nào trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp môn, đến sau cùng quy nguyên đều không ngoài 

ba cửa này, đó là trên kinh đại tiểu thừa thường nói. 

Còn Tịnh tông chúng ta, Tịnh tông cũng có bí 

quyết vào cửa. Hiện tại chúng ta xây dựng Niệm Phật 

Đường,  mỗi  một  vị  đồng  tu  bước  vào  Niệm  Phật 

Đường  đều sanh tâm  hoan  hỉ,  được  Phật  lực  gia  trì. 

Bạn  xem  trước  khi  bạn  chưa  bước  vào  Niệm  Phật 

Đường bạn hoài nghi, bạn rất khó tin tưởng, cũng có 

người  hoài  nghi  thể  lực  chính  mình  không  đủ,  một 

ngày một đêm làm sao có thể chịu nổi, hai ngày hai 

đêm thì càng không thể chịu nổi. Thế nhưng sau khi 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bước vào Niệm Phật Đường rồi, càng niệm càng hoan 

hỉ, chính mình đều cảm thấy ngoài sức tưởng tượng, 

không tin tưởng chính mình có được cái thể lực này 

vì sao mà hai ngày hai đêm cũng qua được? Tín tâm 

của bạn liền sanh khởi. Không chỉ hai ngày hai đêm, 

bảy  ngày  bảy  đêm  cũng  được,  thể  lực  của  bạn  nhất 

định  đủ.  Làm  sao  biết  được  đủ?  Ngạn  ngữ  thường 

nói: “Người  gặp  việc  vui  tinh  thần  thoải  mái” .  Bạn 

bước vào Niệm Phật Đường một mảng hoan hỉ, hoan 

hỉ thì tinh thần liền lên cao, nếu bạn bước vào Niệm 

Phật Đường không hoan hỉ, thì bạn sẽ không có tinh 

thần. Từ hoan hỉ mà có, hoan hỉ là thứ bổ dưỡng tốt 

nhất cho sinh lý chúng ta, bất cứ thứ dinh dưỡng nào 

cũng  không  thể  sánh  được  với  dinh  dưỡng  hoan  hỉ, 

việc này phải biết. 

Phật pháp đại thừa dạy người thường sanh tâm 

hoan  hỉ.  Thế  nhưng  bình  thường  làm  gì  có  được 

nhiều việc vui đến như vậy? Chỉ có Niệm Phật mới là 

chân thật hoan hỉ, hoan hỉ của niệm Phật phải chính 

bạn  đích  thân  cảm  thọ.  Bạn  không  bước  vào  Niệm 

Phật Đường, thì bạn không có được cảm thọ. 

Giống  như  cái  đạo  lý  này,  ở  trong  sáu  cõi 

chúng ta, bạn thấy người trời sắc giới họ không cần 

ăn uống, họ đã đoạn tuyệt hết tất cả ăn uống, không 

chỉ họ không cần phải ăn đồ ăn, nước họ cũng không 

cần phải uống, nhưng người trời sắc giới không nghe 

nói  bị  bệnh.  Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi  họ,  họ  dùng 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





phương pháp gì để duy trì sắc thân của họ? Trên kinh 

nói  với  chúng  ta: “Thiền  duyệt  vi  thực”3. “Thực”  là 

thí dụ thứ bổ dưỡng, chúng ta phải dùng ăn uống để 

bổ dưỡng thân thể, nhưng họ không cần ăn uống mà 

là “Thiền duyệt”4, an vui trong thiền định có thể nuôi 

được thân thể của họ. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  trong  Niệm  Phật  Đường 

 “Niệm Phật Tam muội” , so với thiền duyệt của người 

trời  sắc  giới,  còn  cao  hơn  thế.  Thiền  duyệt  của  họ, 

thành  thật  mà  nói  không  có  Phật  lực  gia  trì,  còn 

chúng ta niệm Phật Tam muội, không chỉ được A Di 

Đà  Phật  oai  thần  bổn nguyện  gia  trì mà  chỗ  này  tôi 

thường nói qua với các vị, mười phương ba đời tất cả 

chư  Phật  Như  Lai  đều  gia  trì,  thì  bạn  làm  sao  mà 

không  hoan  hỉ  chứ?  Ta  chưa  bước  vào  Niệm  Phật 

Đường, nhưng ta mới nghe được đều hoan hỉ, huống 

hồ ở ngay trong đó, đích  thực là pháp hỉ  sung mãn, 

tinh thần phấn khởi trăm phần, càng niệm càng hoan 

hỉ, càng niệm  càng có tinh thần, càng  niệm càng  có 

thể lực. Thường hay ở trong Niệm Phật Đường, nếu 

như các vị sức khoẻ không tốt thường hay có bệnh thì 

nên  thường  ở  trong  Niệm  Phật  Đường,  những  thứ 

bệnh  nhỏ  đó  đều  không  còn,  đều  niệm  tiêu  hết. 

Chúng ta chính mình phải có lòng tin, phải biết không 

thể nghĩ bàn oai thần gia trì của Phật Bồ Tát. 

Cho nên pháp môn niệm Phật thù thắng không 

gì  bằng.  Làm  thế  nào  để  công  phu  niệm  Phật  nếu 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được đắc lực? Đó là điều mỗi một vị đồng tu đều rất 

quan tâm. Nếu bạn luôn ở trạng thái nhìn thấu buông 

bỏ, thì công phu của bạn mới chân thật có lực. 

Ngày nay chúng ta không thể hy vọng quá cao, 

quá cao không đạt đến, chúng ta đem mức độ yêu cầu 

giáng xuống thấp nhất, chỉ cần đạt  “Công phu thành 

 khối” ,  chỉ  cần  bạn  niệm  đến  công  phu  thành  khối, 

tương lai  vãng sanh  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

quyết  định  nắm  được  phần  chắc,  hay  nói  cách  khác 

ngay  đời  này  bạn  nắm  chắc  sẽ  làm  Phật.  Ở  trong 

mười pháp giới, chọn lựa của bạn là thù thắng nhất. 

Thế nên có đồng tu đến hỏi tôi công phu thành khối 

là như thế nào? Việc này các bạn cần phải nên biết. 

 Công phu thành khối là gì? 

Công phu thành khối là trong lòng chỉ có  “Nhớ 

 Phật niệm Phật” . Ngoài  nhớ Phật  niệm Phật  ra, các 

vọng  niệm  khác  đều  không  có,  vọng  niệm  chính  là 

phiền não. Công phu niệm Phật  thành khối  tuy rằng 

gốc  của  phiền  não  tuyệt  nhiên  chưa  đoạn  được,  còn 

nếu gốc đoạn được rồi  mà nói  thì  cảnh giới  đó cao, 

bạn không dễ gì  làm được. Chúng ta niệm Phật,  cái 

niệm này, nhớ cũng là niệm, trong lòng tưởng Phật, 

sức niệm này mạnh làm cho phiền não bị đè xuống, 

phiền não tuy là chưa đoạn nhưng nó không khởi tác 

dụng, không khởi hiện hành, đó gọi là làm được công 

phu  thành  khối.  Còn  nếu  như  khi  chúng  ta  lìa  khỏi 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Niệm  Phật  Đường,  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày  vẫn  còn  khởi  lòng  tham,  gặp  phải  việc  không 

vui vẫn còn khởi tâm sân hận, thì bạn phải biết công 

phu của bạn chưa đạt đến trình độ này. 

Công  phu  chân  thật  đạt  đến  thành  khối  là  khi 

bạn  gặp  việc  hoan  hỉ  không  khởi  tâm  tham  ái,  gặp 

việc không vui cũng không khởi tâm sân hận, tâm của 

bạn vĩnh viễn giữ được bình lặng, vĩnh viễn giữ được 

cảnh giới ở trong Niệm Phật Đường, đó gọi là thành 

khối. 

Ở trong Niệm Phật Đường rèn luyện chí ít phải 

luyện  đến  công  phu  này,  bạn  mới  được  xem  là  có 

thành tựu. Bạn niệm Phật đúng cách, đúng cách thì là 

quyết định vãng sanh, phải đạt đến mục tiêu này. 

Có một số đồng tu nói: “Việc này khó, rất khó”. 

Không sai! Rất khó, làm gì có thể dễ dàng làm Phật 

như  vậy?  Đương  nhiên  không  dễ  dàng,  sự  việc  này 

bình thường bạn phải dụng công. 

 Bình thường dùng công phu gì? 

Nhìn  thấu  buông  bỏ,  cũng  chính  là  nói  ngay 

trong  một  đời  này  của  chúng  ta,  đối  với  tất  cả  mọi 

người, mọi việc, mọi vật, phải thấy nhạt đi một chút, 

không nên  quá  chấp  trước.  Phàm  mọi  việc  phải  học 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lớn  hoá  nhỏ,  nhỏ  hoá  không,  không  nên  chấp  trước 

từng ly từng tí, thì công phu chúng ta mới có lực. 

Còn như mọi thứ đều rất chăm chỉ, mọi thứ đều 

so đo tính toán, vậy thì rất đáng lo, vì nếu bạn muốn 

đạt đến công phu cảnh giới này, thì tương đối không 

dễ dàng. Việc gì cũng nên qua loa, có cũng tốt, không 

có  cũng  tốt,  thiệt  thòi  cũng  tốt,  chịu  lỗ  cũng  tốt,  bị 

chiếm tiện nghi cũng tốt, thứ gì cũng đều tốt. Không 

nên tính toán, cũng không cần phải hỏi qua. Chân thật 

là nhiều một việc không bằng ít đi một việc, ít đi một 

việc  không  bằng  không  có  việc  gì,  tất  cả  tuỳ  duyên 

qua ngày thì tốt. 

Những đồng tu lãnh đạo đạo tràng Cư Sĩ Lâm 

của chúng ta, chân thật là rất hiếm có. Chúng ta ở bên 

cạnh quan sát khởi tâm động niệm của họ, tất cả việc 

làm của họ khiến cho chúng ta rất bội phục, họ làm 

được  rất  đúng  pháp,  rất  tương  ưng,  đều  có  thể  hoá 

nặng thành nhẹ, đều có thể tuỳ duyên mà không phan 

duyên. 

 Phan duyên là gì? 

Phan  duyên  chính  là  bạn  nhất  định  phải  làm 

như  thế  nào  đó,  nhất  định  phải  chấp  trước  làm  như 

vậy, vậy thì sai rồi. Trong đó có một đạo lý rất lớn, 

phía sau đã nói chính là “thiện lập phương tiện”. 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Thứ  ba:  “Thiện  lập  phương  tiện,  hiển  thị  Tam 

thừa” [Khéo lập phương tiện hiển thị tam thừa] 

 Một  là “Thiện  lập phương tiện”  [Khéo  lập phương 

 tiện]. 

“Thiện” là khéo léo. Phật pháp là chú trọng khế 

lý, khế cơ. 

 Khế lý là gì? 

Khế lý nhất định phải tương ưng với tánh đức, 

trí tuệ, đức năng đầy đủ trong tự tánh, phải tương ưng 

với chỗ này, đó là khế lý. 

Nếu  như  chúng  ta  dùng  một  câu  phía  trước 

“Không, Vô tướng, Vô nguyện”, đó là tánh đức, cùng 

tương ưng với đây, thì họ liền siêu việt. 

Vậy thì pháp môn niệm Phật, bạn có thể tương 

ưng  với  nguyện  của  Phật  (nguyện  của  Phật  là  48 

nguyện mà trên kinh này đã nói), tương ưng với đức 

của  Phật.  Đức  là  danh  hiệu,  công  đức  danh  hiệu 

không  thể  nghĩ  bàn.  Danh  hiệu  “A  DI  ĐÀ  PHẬT” 

nếu  hoàn  toàn  chuyển  thành  ý  nghĩa  Trung  văn  là 

“Vô Lượng Giác” (“A” dịch là “Vô”, “Di Đà” dịch là 

“Lượng”, “Phật” dịch là “Giác”). Hay nói cách khác 

mỗi giờ mỗi lúc, mọi chỗ mọi nơi, đối với người, với 

việc, với vật đều là “giác” mà không “mê”, đó gọi là 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



A Di Đà Phật. Còn mê rồi thì là phàm phu. Giác ngộ 

rồi thì là Phật, cho nên mỗi niệm phải tương ưng với 

giác, vậy  mới  có thể vào được  cửa, đó chính là khế 

lý. Ngoài khế lý ra còn phải khế cơ. 

 Khế cơ là gì? 

Cơ là gì vậy? Là căn tánh đại chúng hiện tiền. 

Phật pháp là độ người sống không phải là chết, 

Phật pháp là độ người hiện tại, là độ người khu vực 

này của chúng ta. Nếu bạn hiểu được cái đạo lý này, 

không phải là để độ người xưa, cũng không phải để 

độ  người  vị  lai,  cũng  không  phải  để  người  thế  giới 

phương khác, là độ đại chúng hiện tiền này. Cho nên 

bạn phải hiểu được căn cơ của đại chúng hiện tiền. 

Hôm qua tôi đặc biệt nói với đồng tu phụ trách 

dẫn chúng Niệm Phật  Đường, họ phải tường tận  cái 

đạo  lý  này.  Đồng  tu  dẫn  chúng  Niệm  Phật  Đường, 

chính mình phải thường hay khích lệ khuyến tấn lẫn 

nhau, phải nghiên cứu cải tiến lẫn nhau, không được 

chấp trước thành kiến của chính mình. Bạn nhất định 

phải tường tận, chư Phật Như Lai tất cả Bồ Tát đều 

không có thành kiến. 

 Thành kiến là gì vậy? 

Là chấp trước. Chư Phật Như Lai đều:  “Hằng 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức” . Các Ngài không 

có ý kiến của chính mình, là lấy ý nghĩ của mọi người 

làm ý nghĩ chính mình, cho nên mọi người thích làm 

thế nào, thì chúng ta làm như thế đó. Người nhiều thì 

phải thành lập thanh qui, qui củ luôn là thiểu số phục 

tùng đa số, đó là chế độ dân chủ. 

Nhà  Phật  hơn  ba  ngàn  năm  trước  đã  nói  đến 

dân chủ, đã nói đến cộng hoà, cũng nói đến lục hoà 

 “Lợi hoà đồng huân” . Phật giáo đề xướng những thứ 

này  sớm  nhất,  đã  đề  xướng  hơn  3000  năm  trước, 

không  chỉ  đề  xướng,  còn  làm  theo,  chân  thật  đang 

làm. Phật không có cái ý của riêng mình, Bồ Tát cũng 

không có cái ý của riêng mình. Ngày trước tổ sư đại 

đức đã lập ra những qui củ này là tùy theo căn tánh 

của chúng sanh thời đại đó mà lập ra, lập được rất tốt. 

Nếu  như  hiện  tại  chúng  ta  một  mực  không  đổi,  cứ 

chiếu  theo  qui  củ  của  Ngài  mà  làm,  đem  “Bách 

Trượng Thanh Qui” hoàn toàn chiếu theo đó mà làm, 

vậy  thì  biến  thành  cái  gì?  Đều  đem  người  hiện  tại 

chúng  ta  đưa  ngược  về  quá  khứ,  đều  thành  người 

triều  nhà  Đường,  các  vị  đều  biến  thành  người  nhà 

Đường, vậy thì người hiện tại không làm được. 

Cho nên nhất định phải hiểu được tinh thần của 

nó, nguyên tắc của nó, thậm chí trên thực tế cách làm, 

chúng ta cần phải tu đính. Bạn xem đến pháp luật của 

thế gian, trải qua mấy năm còn cần phải tu đính một 

lần.  Vì  sao  vậy?  Vì  pháp  luật  của  mười  năm  trước 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



định ra, vào thời gian đó đối với xã hội đương thời thì 

có  tác  dụng,  còn  sau  mười  năm  xã  hội  thay  đổi  rất 

lớn, pháp luật thời kỳ trước không còn thích hợp với 

hiện tại nữa. Không thích hợp thì phải thay đổi, cho 

nên qui củ có thể cải đính, giới luật của nhà Phật có 

thể cải đính. 

Bạn thấy Bách Trượng Thanh Qui chính là giới 

luật  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  vào  lúc  đó  đã  làm 

một cuộc tu đính rất lớn, biến thành Trung Quốc hoá, 

hiện đại hoá, bổn thổ hoá. Dùng danh từ hiện tại mà 

nói  chính  là  hiện  đại  hoá,  bổn  thổ  hoá,  nhưng  tinh 

thần  nguyên  tắc  giới  luật  của  Phật  không  thay  đổi. 

Còn  cách  làm  thế  nào  thì  phải  thích  hợp  với  người 

hiện  đại  chúng  ta,  thích  hợp  với  người  địa  phương 

này chúng ta, vậy thì mới có thể nói được thông, đó 

gọi là khế cơ. 

Do  đó  người  xưa  đã  định  là  Thanh  qui,  đáng 

được để cho chúng ta tham khảo, nhưng bạn xem nên 

thay đổi của nó như thế nào để có thể thích ứng với 

Niệm Phật  Đường  hiện  tiền của chúng ta, thích  ứng 

với đồng tu của Niệm Phật Đường chúng ta, bạn mới 

gọi là chân thật khế cơ. 

Chúng  ta  phải  hiểu  được  cái  nguyên  tắc  này. 

Qui  củ  của  Niệm  Phật  Đường  chúng  ta  căn  cứ  vào 

đâu  để  định  ra?  Nguyên  lý  nguyên  tắc  không  thay 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





đổi,  nhưng  một  số  điều  kiện  bên  trong  căn  cứ  vào 

hoạt động hiện thực của chúng ta mà chế định ra. Sau 

khi chế định vẫn phải thường tu sửa lại, e định ra có 

một số đồng tu cảm thấy không được thuận tiện. Cho 

nên chân thật là đồng tu dẫn chúng phải học loại tinh 

thần  của  Khổng  Lão  Phu  tử:   “Nhập  Thái  miếu,  mỗi 

 sự vấn”  5. 

 Bạn là người đang dẫn chúng phải làm thế nào? 

Khi bạn là người đang dẫn chúng phải  thường 

thỉnh giáo với pháp sư: “Thời khoá của ngày hôm nay 

các vị cảm thấy như thế nào? Có chỗ nào cần cải tiến 

không?  ”  Phải thường hay thỉnh giáo, thành thật cung 

kính  mà thỉnh giáo, không phải  qua loa, không phải 

khách sáo, mà còn thường hay hướng đến mỗi một vị 

đồng tu đến tham gia niệm Phật, hỏi nhiều ở nơi họ, 

thỉnh giáo nhiều lần với họ, khiến cho đạo tràng của 

chúng ta được cải tiến mỗi ngày. 

Cải sửa khuyết điểm của đạo tràng chúng ta, thì 

chúng  ta  liền  có  tiến  bộ,  ngày  ngày  sửa,  ngày  ngày 

tiến  bộ,  vậy  thì  còn  gì  bằng.  Cái  đạo  tràng  này  tự 

nhiên  là đạo tràng mô phạm của thế gian, đạo tràng 

đệ  nhất.  Đạo  tràng đệ  nhất  từ  do  đâu mà  có?  Là  do 

ngày ngày cải tiến, phát hiện không thích hợp thì lập 

tức  sửa  đổi,  sửa rồi  lại  không thích  hợp,  thì  lại  sửa, 

ngày ngày đang cải tiến, như vậy mới có thể làm đến 

được khế cơ, như vậy mới gọi là  “Hằng thuận chúng 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 sanh,  tùy  hỉ  công đức”.  Hai  câu  nói  này  của  Bồ  Tát 

Phổ Hiền không phải là tuỳ tiện nói, hai câu nói này 

chân thật làm đến được khế cơ. Chúng ta tu Tịnh Độ, 

lý luận, phương pháp, cảnh giới, thảy đều nương vào 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,tương  ưng  với  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, đó chính là khế lý. Những phương pháp 

thúc đẩy này, nhất định là mỗi một vị đồng tu đều có 

thể rất hoan hỉ, hoan hỉ tiếp nhận, pháp hỉ sung mãn, 

thì cái Niệm Phật Đường này thành công. 

Cho  nên  đồng  tu  dẫn  chúng  phải  không  hề  có 

chút nào ý riêng của mình trong đó, không hề có, lãnh 

tụ thế xuất thế gian chân thật hiền minh đều không có 

ý  nghĩ  của  riêng  mình,  lắng  nghe  người  khác,  nghe 

nhiều, sau đó bình lặng mà chọn lựa, cái ý kiến nào 

thì tốt, thì chúng ta chọn lấy cái đó, khi chọn lựa cũng 

phải  trưng  cầu  sự  đồng  ý  của  mọi  người,  bạn  có  trí 

tuệ, có năng lực, chọn lấy phương thức này của bạn, 

giải thích tỉ mỉ với mọi người, trưng cầu tán đồng của 

mọi người. Bạn cứ như vậy mà thúc đẩy thì sẽ thuận 

tiện. 

 “Thiện lập phương tiện” , trong pháp Đại thừa 

nói câu nói này, còn trong nhà Phật cũng có một thuật 

ngữ  “Không trụ hai bên, không ở trung đạo” , đó mới 

là chân thật thiện lập phương tiện. Bạn xem cái tâm 

đó  mới  thật  thanh  tịnh,  đó  là  chỗ  mà  chúng  ta  phải 

nên học theo Phật, học theo Bồ Tát. Trong lòng Phật, 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Bồ Tát, thanh tịnh “Trừng thanh”6, vốn dĩ không một 

vật,  không  có  một  ý  kiến  nào,  một  chút  thành  kiến 

cũng không có. 

Thích  Ca Mâu Ni  Phật  vì  chúng ta giảng kinh 

nói  pháp  49  năm,  cũng  không  có  một  ý  riêng.  Việc 

này mọi người phải nên biết, cho nên Thế Tôn ở trên 

hội Bát Nhã nói Ngài không có giảng kinh, nếu như 

có  người  nói  Phật  giảng  kinh  là  báng  Phật,  Phật 

không có giảng kinh. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, trong chú giải của Đại sư Thanh Lương đã 

nói, Phật nói kinh là thuật lại chứ không có sáng tác. 

Phật chính mình không có giảng kinh. Ngài nói ra cái 

gì?  Nói  ra  những  gì  mà  cổ  Phật  đã  nói,  không  phải 

chính mình nói, không có ý riêng của chính mình, đó 

là thánh nhân của xuất thế gian. Thánh nhân thế gian 

như  Khổng  lão  phu  tử  Trung  Quốc,  Phu  tử  Ngài  cả 

đời cũng là cũng là thái  độ như  vậy, “Thuật  lại chứ 

không có sáng tác”7, Khổng lão phu tử không có sáng 

tác, đều là thuật lại của người khác, chuyển cáo của 

cổ  thánh  tiên  hiền  cho  mọi  người,  không  có  ý  của 

riêng mình. 

Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói 49 năm, nói Ngài 

không phải là chính mình nói, xin nói với các vị, chân 

thật  là  chính  mình.  Vì  sao  nói  chân  thật  là  chính 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mình?  Ngài  nói  ra  là  lưu  xuất  từ  trong  tự  tánh,  cho 

nên  nói  Ngài  không  có  ý  riêng,  không  có  ý  riêng 

mình,  không  phải  lưu  xuất  từ  trong  tâm  ý  thức,  lưu 

xuất  từ  trong  tâm  ý  thức  chính là  có  ý  riêng, không 

phải lưu xuất từ trong tâm ý thức. Lưu xuất ra từ đâu 

vậy? Từ trong chân như bổn tánh mà lưu xuất ra. Các 

vị phải nên biết tâm ý thức mỗi một người đều không 

giống nhau, còn chân như bổn tánh thì mỗi người đều 

như nhau. Do đây có thể biết từ trong tự tánh Thích 

Ca Mâu Ni Phật lưu xuất ra, chính là từ trong tự tánh 

của chính chúng ta lưu xuất ra. 

Có một ngày chúng ta minh tâm kiến tánh, sau 

đó mở kinh điển ra, thảy đều là thứ từ trong tự tánh 

của chính ta, sau đó mới biết được kinh quyển không 

phải  chuyên  lợi  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  không 

phải  của Ngài,  mà  là tất cả chúng sanh đều có. Bạn 

xem thân thiết dường nào đối với chúng ta. Ngài kiến 

tánh  rồi,  chúng  ta  kiến  tánh  cùng  Ngài  kiến  tánh 

không hề khác biệt, cho nên có thể đem công đức tu 

hành  từ  trong  vô  lượng  kiếp  của  Ngài,  biến  thành 

công đức của chính mình. Công đức mà chúng ta tu 

tích được, cũng có thể biến thành công đức của người 

khác,  đến  lúc  đó  không  còn  có  chướng  ngại  “Ta  và 

người  không  hai”,  “Chúng  sanh  cùng  Phật  không 

hai”. 

 Hai là “Hiển thị tam thừa” [Hiển thị tam thừa].   

37 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





“Hiển”  là  “minh  hiển”,  “Thị”  là  “thị  hiện”. 

Pháp “Tam thừa” là thị hiện, pháp tam thừa là pháp 

phương  tiện.  Thế  Tôn  sau  cùng  ở  trong  Kinh  Pháp 

Hoa nói ra, Thế Tôn Ngài sau cùng đưa ra kết luận: 

 “Duy  hữu  nhất  thừa  pháp,  vô  nhị  diệc  vô  tam,  trừ 

 Phật phương tiện thuyết”8. 

Chỗ  này  rất  rõ  ràng  nói  với  chúng  ta  “Tam 

thừa” là Phật phương tiện nói, còn Phật chân thật nói 

chỉ có pháp Nhất thừa. 

 Cái gì gọi là Nhất thừa? 

Thành Phật gọi Nhất thừa. Có thể thấy được tất 

cả chư Phật Như Lai bổn nguyện của các Ngài đều là 

hy  vọng  chúng  ta  cùng  tất  cả  chúng  sanh,  ở  ngay 

trong một đời này thành Phật, không phải dạy chúng 

ta làm Bồ Tát, làm A La Hán, không phải vậy. 


****** 

 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 042) 

Bổn  nguyện  của  chư  Phật  Như  Lai  rất  hay, 

cũng chính là cái kỳ vọng của các Ngài đối với chúng 

ta, chúng ta cũng rất là cảm kích. 

Vấn đề chính là chúng ta có thể làm được hay 

không? Khẳng định tất cả chúng sanh quyết định đều 

có thể làm đến được, bạn ở ngay trong một đời này, 

bạn có thể chứng được quả Phật cứu cánh viên mãn, 

đó là khẳng định. 

Vậy vấn đề là ở chỗ nào? Là ở ngay chính bạn, 

bạn có chịu tin vào chính mình hay không? Nếu như 

mình  còn  không  tin  vào  chính  mình,  vậy  thì  không 

còn cách nào. Trong nhà Phật gọi “Tín”. Việc trước 

tiên là phải tin chính mình. 

Bạn  xem  trong  “Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải”  của 

Ngẫu  Ích  Đại  Sư  giảng  sáu  cái  “Tín”  cho  chúng  ta 

nghe. 

 Sáu cái Tin. 

 Cái thứ nhất “Tin chính mình”. 

Nếu như bạn chính mình không có lòng tin đối 

với chính mình, không tin tưởng ngay một đời này ta 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





có thể làm Phật, vậy thì tất cả chư Phật cũng không 

còn  có  cách  nào  và  bạn  nhất  định  không  thể  thành 

Phật.  Nếu  bạn  hỏi  vì  sao  vậy?  Bởi  vì  bạn  không  có 

lòng tin ở chính mình. Cái mấu chốt này rất lớn. Đây 

là điều kiện thứ nhất. 

 Cái tin thứ hai mới là “Tin tha”. 

Cái thứ hai này mới là tin tha. Còn cái thứ nhất 

phải  tin  chính  mình,  tin  tưởng  chính  mình  ở  ngay 

trong  một  đời  này  làm  được,  có  thể  làm  đến  được. 

Tin  “tha”  gồm  5  cái  tin,  đó  là:  Một  là:  Tin  tưởng 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật;  Hai  là:  Tin  tưởng  A  Di  Đà 

Phật;  Ba  là:  Tin  tưởng  lý  luận,  phương  pháp,  cảnh 

giới  mà Thích  Ca  Mâu Ni Phật  đã nói  là chính xác, 

quyết định không có sai lầm, ta nhất định chịu y giáo 

phụng hành; Bốn là: Tin tưởng 48 nguyện của A Di 

Đà Phật, nguyện nguyện đều hiện thực; Năm là: Tin 

rằng ta y theo pháp môn này để tu, Ngài nhất định sẽ 

đến tiếp dẫn ta vãng sanh bất thoái thành Phật. 

Đó là tin tha! Cho nên Phật pháp không giống 

như các tôn giáo khác, tôn giáo khác việc đầu tiên là 

phải tin Thần, không phải là tin chính mình. 

Có  một  năm  tôi  hoằng  pháp  ở  Hoa  kỳ,  gặp 

được  một  số  mục  sư  của  Ki  Tô  giáo,  ba  bốn  người 

đến nói chuyện với tôi. Họ nói Tịnh Độ tông chúng ta 

rất giống như Ki Tô giáo của họ. Tôi nói: 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



- Rất giống chỗ nào? 

Họ nói:  

- Đều là chữ tín, chúng tôi tin Thiên Chúa, các 

vị tin A Di Đà Phật. 

Tôi nói: 

- Không giống nhau. 

Họ hỏi:  

- Không giống nhau chỗ nào? 

Tôi nói: 

-  Chúng  tôi  cái  thứ  nhất  là  tin  chính  mình,  cái 

thứ  hai  tin  A  Di  Đà  Phật,  còn  các  vị  hoàn  toàn  tin 

tưởng  Thiên  Chúa,  các  vị  không  có  lòng  tự  tin,  vậy 

thì làm sao như nhau? 

Không như nhau, nhất định phải xây dựng lòng 

tự tin mình, tin tưởng những gì Phật đã nói. Phật chân 

thật hy vọng mọi người ngay trong một đời viên mãn 

thành  Phật.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chân  thật  là:  “Thiện 

lập phương tiện”. Bốn chữ này nói đến được chỗ cứu 

cánh,  lý  luận  của  pháp  môn  này,  hiểu,  không  hiểu, 

không hề gì. Vì sao? Không hiểu  cũng có thể thành 

tựu,  bạn  nói  xem  pháp  này  thuận  tiện  dường  nào, 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thiện  xảo  đến  như  vậy,  không  hiểu  vẫn  đều  có  thể 

thành tựu, cứ thành thật mà niệm Phật thì được. 

 Vậy thì vì sao chúng ta còn phải giảng kinh? 

Chúng  ta  ngày  ngày  giảng  kinh  là  bởi  vì  mọi 

người không có phước. Không có phước báo cho nên 

ngày ngày phải giảng kinh! 

 Vậy người thế nào mới gọi là có phước báo? 

Đó  là  người  thành  thật  mà  niệm  Phật  là  có 

phước báo. Ngày ngày một câu A Di Đà Phật không 

nghĩ đến bất cứ thứ gì, loại người đó có phước báo. 

 Còn chúng ta vì sao không có phước báo? 

Một ngày từ sớm đến tối nghĩ tưởng xằng bậy, 

vậy thì không có phước báo. Bởi vì một ngày từ sớm 

đến tối nghĩ tưởng xằng bậy, cho nên mới cần giảng 

kinh cho bạn nghe, dạy bạn giác ngộ, dạy bạn tường 

tận. 

Còn  nếu  như  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  bạn 

không còn nghĩ tưởng xằng bậy, không còn một vọng 

niệm nào, chỉ có một câu A Di Đà Phật, thì 3 tạng, 12 

bộ  kinh  đều  có  thể  xem  thành  rác  rưởi,  không  cần 

đến, Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm giảng kinh, cũng 

là lời thừa. 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Có hai loại người Phật dễ độ nhất. 

Cho nên Phật độ chúng sanh, có hai loại người 

dễ độ nhất. 

Một  là  thượng  căn  lợi  trí,  khuyên  họ,  họ  liền 

thông đạt  tường  tận,  họ  một  vọng  niệm  cũng  không 

có, trung thực mà niệm. 

Ngoài  ra  là  một  loại  ngu  hèn.  Ngu  hèn  là  gì 

vậy? Họ cũng không muốn hiểu, bảo họ niệm thì  họ 

trung thực mà niệm, thì họ một ngày từ sớm đến tối 

không có bất cứ vọng niệm nào, loại người này có thể 

thành công. Thượng trí và ngu hèn là dễ độ nhất. 

Khó độ nhất chính là ở giữa hai loại người này, 

rất khó độ. Chúng ta thuộc về loại người ở giữa này, 

rất phiền phức. Cho nên Thế Tôn 49 năm khổ cực cần 

lao đều là vì loại người này chúng ta. Vì vậy không 

thể không đem đạo lý, phương pháp, cảnh giới nói ra 

một cách tỉ mỉ, khi chúng ta thật đã tường tận, thật đã 

thông  suốt,  mới  chịu  buông  bỏ.  Buông  bỏ  là  đại 

phước báo! 

 Thế nào là người có đại phước báo? 

Thế gian này loại người nào có phước báo lớn 

nhất?  Người  không  có  vọng  niệm  là  có  đại  phước 

báo. 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Tuyệt đối không thể nói người có địa vị rất cao, 

có  rất  nhiều  của  cải  là  người  có  phước  báo.  Không 

phải vậy, đó không phải phước báo, vì hiện tiền tuy là 

người  đó  hưởng  thụ  đời  sống  vật  chất  rất  sung  túc, 

nhưng bạn có thể hưởng được bao năm? Chết rồi thì 

phải làm sao? Luân hồi trong ba cõi sáu đường, vậy 

làm sao có thể xem là phước báo được. 

Còn  người  trong  lòng  không  có  một  vọng 

tưởng  nào,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  nhớ  Phật  niệm 

Phật,  con  người  này  chỉ  qua  vài  năm  thì  họ  liền  đi 

làm Phật, vậy mới gọi là đại phước báo. 

Cho  nên  Phật  nói  “Tam  thừa”  là  phương  tiện 

nói, “Ngũ thừa” thì càng không cần phải nói, vì mục 

đích  của  Phật  là  dạy  chúng  ta  một  đời  thành  Phật. 

Nhưng do có người hoài nghi, cho rằng ta rất ngu si, 

ta tạo ra nghiệp chướng rất nặng, tội nghiệp rất sâu, 

liệu có thể thành Phật được hay không? Các vị phải 

biết một câu Phật hiệu ở trong Niệm Phật Đường này 

của chúng ta, một câu Phật hiệu trên Quán kinh này 

nói: “Tiêu  80  ức  kiếp  sanh  tử  trọng  tội”.  Vậy  các  vị 

niệm  một  ngày  một  đêm  niệm  được  bao  nhiêu?  Thì 

bạn tính xem với cái số lượng này, bạn đã tiêu được 

bao  nhiêu  tội  nghiệp?  Không  thể  nghĩ  bàn!  Lời  của 

Phật  nói  là  thật  không  phải  là  giả,  đích  thực  có  hiệu 

quả như vậy. Bạn chân thật thông hiểu tường tận, mới 

biết  được  Niệm  Phật  Đường  công  đức  thù  thắng 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không gì bằng. 

Thế nhưng dù bạn đã niệm một ngày một đêm 

rồi mà nghiệp chướng vẫn là rất nặng. Vì sao nặng? 

Vì nghiệp chướng của bạn quá nhiều. Một ngày một 

đêm đã tiêu được rất nhiều rồi, nhưng nghiệp chướng 

nguyên gốc của bạn so với nghiệp chướng tiêu được 

trong một ngày một đêm này đây không biết là nhiều 

hơn  gấp  bao  nhiêu  lần,  nên  bạn  vẫn  còn  phải  tiêu, 

ngày  ngày  đến  niệm  ngày  ngày  tiêu  nghiệp,  đạo  lý 

này  chính  là  như  vậy.  Nghiệp  chướng  có  nặng  hơn, 

nếu như bạn là tiếp tục niệm không ngừng, niệm như 

trên kinh Phật nói  “Không hoài nghi, không xen tạp, 

 không gián đoạn”.  

Niệm  “Không  xen  tạp”  sức  mạnh  này  rất  lớn. 

Bạn có thể không gián đoạn tiếp tục niệm tiếp đến ba 

năm  thì  tội  nghiệp  vô  lượng  kiếp  của  bạn  thảy  đều 

tiêu hết. Làm sao biết được? Khi bạn vãng sanh là tự 

tại, đứng mà đi, ngồi mà đi, sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc không phải ở cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư, mà đều là cõi Thật Báo. Trong kinh này có nói ba 

bậc  vãng  sanh  thì  bạn  chính  là  thượng  phẩm  vãng 

sanh.  Do  đây  bạn  mới  biết  được  câu  Phật  hiệu  này 

tiêu nghiệp chướng không thể nghĩ bàn. 

Cho nên khoảng năm Càn Long đầu nhà Thanh, 

lời nói của Pháp sư Từ Vân Quán Đảnh rất có đạo lý, 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Ngài đã nói ở trong   “Chú giải Quán Vô Lượng Thọ 

 Kinh”  (chú giải đó của Ngài gọi là  “Quán  Kinh Trực 

 Chỉ” , thâu tập trong  “Đại Tạng Kinh” ), Ngài nói: 

 “Nghiệp  chướng  của  chúng  sanh  từ  vô  lượng 

 kiếp  đến nay, nghiệp  chướng cực trọng, bất  cứ kinh 

 luận nào trong Phật pháp, bất cứ sám pháp nào, đều 

 không  sám  trừ  được  nghiệp  chướng.  Hay  nói  cách 

 khác,  thí  dụ  có  một  người  bị  bệnh,  bệnh  độc  quá 

 nặng, tất cả thuốc men đều vô hiệu, đều không thể trị 

 được  loại  bệnh  này.  Nhưng  sau  cùng  vẫn  còn  một 

 phương pháp, là niệm Phật có thể tiêu trừ được”. 

Vậy bạn mới biết được công đức niệm Phật quá 

lớn, niệm Phật pháp môn này là thù thắng như vậy. 

Lời nói của Ngài có đạo lý! Khi tôi đọc qua chú 

giải này của Ngài, tôi rất là bội phục, nếu Ngài không 

phải  là  người  tái  sanh  thì  không  thể  khế  nhập  được 

cảnh  giới  này,  không  thể  nói  ra  được  câu  nói  này. 

Người  thông  thường  quyết  định  không  thể  nói  ra 

được câu này. 

Pháp sư Quán Đảnh ở trong nhà Phật được xem 

là  một  nhà  thông  thái,  Tông,  Giáo,  Hiển,  Mật,  Ngài 

đều  có  thể  quán  thông.  Trước  tác  của  Ngài  rất  là 

phong  phú,  ở  trong   “Vạn  Tự  Tục  Tạng  Kinh”   thâu 

tập rất hoàn bị, đại khái có hơn 30 loại. Ngài có chú 

giải  “Kinh  Lăng  Nghiêm”.  Từ  xưa  đến  nay   “Lăng 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Nghiêm  Thần  Chú”  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm” 

không  có  người  nào  chú  giải,  nhưng  trong  chú  giải 

của  Ngài,  ngay  đến  Lăng  Nghiêm  Thần  Chú  Ngài 

cũng  chú  giải  ra.  Cho  nên  từ  xưa  đến  nay  chú  giải 

Lăng Nghiêm Thần Chú chỉ có một mình Ngài. 

Vì vậy đây nói rõ “Tam thừa” là Phật phương 

tiện nói, “Nhất  thừa”  mới  là nói  thật, mà trong nhất 

thừa chính là niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. Cho nên 

mười  phương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  đều  khuyên 

người niệm Phật, tất cả chư Phật Như Lai đều giảng 

kinh  Tịnh  Độ.  Các  kinh  điển  khác  không  nhất  định 

giảng và khi giảng phải xem khế cơ, không khế cơ thì 

Phật không nói, chỉ có Tịnh Độ ba kinh thì nhất định 

phải nói, tất cả chư Phật Như Lai đều giảng giải. Vì 

sao vậy? Ba kinh Tịnh độ có thể khế cơ được tất cả 

chúng  sanh,  cho  nên  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  nhất 

định giảng ba kinh Tịnh Độ, nhất định khuyên người 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Trừ khi bạn không tin 

tưởng, bạn không ưa thích pháp môn này thì Phật mới 

khai mở pháp môn khác, khai ba thừa. 

Đó là hiển thị rõ ra “Phật thị môn trung, bất xả 

 nhất nhân”  9. Nếu bạn không cầu vãng sanh, mà bạn 

cầu thứ khác, cũng được, Phật cũng dạy cho bạn, Phật 

không bỏ rơi bạn. Thậm chí nếu bạn nói “Làm người 

vẫn  không  tệ”,  thì  Phật  cũng  dạy  cho  bạn,  dạy  cho 

bạn đời sẫu vẫn có được thân người, vẫn trở lại làm 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





người, luôn mãn cái nguyện của bạn. Bạn muốn làm 

người, Phật liền dạy cho bạn phương pháp làm người, 

bạn muốn sanh thiên, Phật liền dạy cho bạn phương 

pháp sanh thiên. 

Bạn  thấy  Phật  đích  thực  là  không  có  cố  chấp, 

không có thành kiến. Phật không yêu cầu chúng sanh 

tùy thuận Ngài, mà Ngài có thể tùy thuận tất cả chúng 

sanh.  Thật  cừ  khôi!  Chỗ  này  chúng  ta  phải  nên  học 

tập, phải học tập có thể tuỳ thuận người khác, không 

nên  yêu  cầu  người  khác  tuỳ  thuận  ta.  Nếu  học  Phật 

mà ngay đến cái điểm này cũng không học được, vậy 

thì thật đáng tiếc, tất cả đều là ở ngay trong Mười đại 

nguyện  vương  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  “Chuyển  pháp 

luân” chúng ta chỉ giới thiệu đến chỗ này. Phía sau là 

tướng thứ 8  “Nhập Bát Niết Bàn”. 

CHÁNH KINH: “Ư thử trung hạ, nhi hiện diệt độ” 

 [Dịch  nghĩa:  Trong  hạng  trung  căn, hạ  căn  ấy,  thị 

 hiện diệt độ] 

Tướng thứ 8: Nhập Bát Niết Bàn 

Đoạn này chỉ có 2 câu, nhưng ý nghĩa hai câu 

này rất sâu rộng. Phật, Bồ Tát có diệt độ hay không? 

Xin  nói  với  các  vị,  không  có!  Phật  đã  chứng  được 

không sanh không diệt thì làm gì còn có sanh tử? Cho 

nên sanh tử chỉ là thị hiện. Cũng giống như biểu diễn 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trên sân khấu, lên đài xuống đài là biểu diễn, không 

phải là thật. 

 “Ư  thử  trung  hạ” ,  cũng  có  nghĩa  là  “Đối  với 

người căn tánh trung hạ”,  “Nhi hiện diệt độ”  “Mà nói 

diệt  độ”.  Nói  xuất  sanh,  nói  diệt  độ,  với  người  căn 

tánh thượng đẳng, họ rất rõ ràng Phật “Đến mà không 

đến, đi mà không đi”. 

Trên  Kinh  Bát  Nhã  đã  nói: “Như  Lai  giả”. Ý 

nghĩa Như Lai ở đây là gì? Không có chỗ đến, cũng 

không có chỗ đi, đó gọi là Như Lai. Cái ý này rõ ràng 

đã nói ra Như Lai là xuất sanh “Sanh mà không sanh, 

diệt mà không diệt”,  căn bản là không có sanh diệt. 

Cái đạo lý không có sanh diệt này chúng ta để lại khi 

giảng “Kinh Hoa Nghiêm” sẽ nói, vì trên “Kinh Hoa 

Nghiêm”  có  một  đoạn  nói  đến: “Không  sanh  không 

 diệt” , sẽ thảo luận tỉ mỉ với các vị. 

Chư Phật Như Lai đích thực là không có sanh 

diệt.  Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi  chúng  ta  có  sanh  diệt 

hay  không?  Chúng  ta  cũng  không  có  sanh  diệt,  nếu 

chúng ta có sanh diệt thì chúng ta khác nhau với chư 

Phật Như Lai rồi? Chúng ta khác chư Phật Như Lai 

chỉ là chỗ mê ngộ khác nhau thôi, ngoài  mê ngộ ra, 

không có thứ nào khác nhau cả. 

Thí  dụ:  Không sanh không diệt, Phật  Như Lai 

họ rõ ràng tường tận việc này, vì họ giác, còn chúng 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





ta  không  rõ  ràng  đối  với  những  việc  này,  không 

tường tận, cho rằng thật có sanh diệt, sai rồi, hiểu sai, 

vì chúng ta mê. 

Cho  nên  nói  thật  là: “Không  sanh  không  diệt”  

thì không có người nào hiểu, mọi người đều sẽ kháng 

nghị:  “Ông  nói  năng  xằng  bậy”.  Nhưng  nói  giả  thì 

mọi người liền gật đầu thừa nhận. Bạn nói xem vậy 

thì còn cách nào nữa không? Cho nên Chư Phật Như 

Lai  nói  lời  thành  thật  này  chỉ  có  ở  trên  Hội  Hoa 

Nghiêm là nói thật với những vị pháp thân đại sĩ này, 

những vị này họ đều gật đầu, còn nói giả với họ thì 

họ lắc đầu. Đổi lại, trường hợp này của chúng ta, nói 

giả  thì  mọi  người  đều  gật  đầu,  nói  thật  thì  đều  lắc 

đầu. Đây chính là chỗ mà chúng ta khác với chư Phật 

Bồ Tát. Thực tế mà nói chỗ khác nhau này chính là 

do hai chữ “mê, ngộ”. Nhưng bạn phải biết tất cả vạn 

sự  vạn  pháp   “Thể  tánh,  hiện  tướng,  tác  dụng” đều 

không liên quan với mê ngộ, trong đây không có mê 

ngộ,  mê  ngộ  ở  người,  mê  ngộ  không  ở  pháp,  trong 

pháp không có mê ngộ. 

Chính bởi vì cái đạo lý này, cái chân tướng sự 

thật  này,  cho  nên  Phật  mới  nói   “Chỉ  nói  pháp  Nhất 

 thừa” , cũng chính là nói tất cả chúng sanh đích thực 

là có thể bình đẳng thành Phật, trên từ Bồ Tát Đẳng 

Giác, dưới đến địa ngục A Tỳ đều có thể bình đẳng 

thành Phật. Vậy thì còn gì sánh bằng? Vậy pháp môn 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nào  có  thể  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  bình  đẳng 

thành  Phật?  Phải  nương  vào  pháp  môn  gì?  Xin  nói 

với các vị, bất cứ pháp môn nào cũng làm đến được, 

vì  “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp” . 

Thế  nhưng  căn  tánh  của  chúng  sanh  thì  lại 

không  như  nhau.  Vậy  nếu  từ  ở  nơi  căn  tánh  của 

chúng sanh mà nói thì “Pháp môn niệm Phật” là pháp 

môn thù thắng nhất để bình đẳng thành Phật. Còn nếu 

từ trên lý luận mà nói thì bất cứ pháp môn nào cũng 

đều như nhau, nhưng vì căn tánh của chúng sanh thì 

không  như  nhau,  cơ  duyên  không  như  nhau,  nên 

chúng ta có gặp được các pháp môn đó thì chúng ta 

vẫn là không thể thành tựu, không hề được thuận tiện 

như pháp môn này, thù thắng như pháp môn này 

Cho nên Thế Tôn thị hiện tám tướng thành đạo 

đều là đối với người căn tánh “trung hạ” mà thị hiện, 

mới có tám tướng thành đạo, còn trong hàng thượng 

căn thì không có. Vì họ là căn tánh trung hạ, nên Thế 

tôn  đến  để  diễn  kịch,  đến  biểu  diễn,  để  chúng  ta  từ 

ngay  trong  biểu  diễn  của  Ngài  mà  thể  hội,  mà  giác 

ngộ,  mục  đích  đều là  hy  vọng  chúng  ta  đại  triệt  đại 

ngộ. 

Đó  là  trong  đoạn  lớn  thứ  hai  chúng  ta  cũng 

phân  ra  ba  đoạn  đại  trung  tiểu.  Phía  sau  đó  là  đoạn 

thứ ba:  “Đức dụng vô phương” , đó là tán thán. 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





CHÁNH  KINH:  “Đắc  vô  sanh  vô  diệt  chư  tam  ma 

địa, cập đắc nhất thiết đà-ra-ni môn, tùy thời ngộ 

nhập Hoa Nghiêm tam-muội, cụ túc tổng trì bách 

thiên tam-muội” 

 [Dịch nghĩa: Ðắc các tam-ma-địa vô sanh vô diệt, và 

 đắc hết  thảy đà-ra-ni  môn, tùy thời ngộ nhập Hoa 

 Nghiêm tam-muội, đầy đủ tổng trì, trăm ngàn tam-

 muội] 

Cái đoạn nhỏ này là nói “Định, Huệ đẳng trì”. 

Kinh văn tuy là không dài, nhưng ý nghĩa rất sâu rất 

rộng, nói những Bồ Tát này vì tất cả chúng sanh thị 

hiện tám tướng thành đạo. 

 Người nào có thể làm ra thị hiện 8 tướng này? 

Trong  Phật  pháp  Đại  thừa  nói  đó  là  Bồ  Tát 

Viên Giáo Sơ Trụ thì đã có cái năng lực này. Vậy thì 

Bồ Tát sơ trụ công phu của họ là đã đoạn được kiến 

tư phiền não, trần sa phiền não, còn trong 41 phẩm vô 

minh  họ  đã  phá  được  một  phẩm.  Phá  một  phẩm  vô 

minh liền có được cái năng lực này, đáng dùng thân 

gì để độ họ liền có thể thị hiện ra thân phận đó. Phá 

một phẩm vô minh liền có thể ứng hoá trăm ngàn ức 

thân. 

Nếu  chúng  ta  cũng  muốn  thành  tựu  công  đức 

lợi  ích  thù  thắng  như  vậy  thì  không  tu  không  được. 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Công đức  lợi  ích  này  quá  thù  thắng,  thực  tế  mà  nói 

chúng ta rất là ngưỡng vọng. Vậy có thể đạt được hay 

không?  Có  thể  rất  nhanh  đạt  được  hay  không?  Có 

thể! Niệm Phật vãng sanh Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc thì đạt được. Hơn nữa cái đạt được còn thù thắng 

hơn nhiều so với Bồ Tát Viên Giáo Sơ Trụ, đó là điều 

không thể nghĩ bàn của pháp môn Tịnh Độ. Bạn xem 

vãng sanh Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, cho dù là 

hạ hạ phẩm vãng sanh cũng có năng lực này. 

Thực  tế  mà  nói  bạn  kiến  tư  phiền  não  một 

phẩm chưa phá, vậy bạn dựa vào cái gì để vãng sanh? 

Dựa  vào  công  phu   “Nhớ  Phật  niệm  Phật”   làm  cho 

phiền  não  bị  khống  chế.  Đây  là  phục  phiền  não, 

không  phải  là  đoạn  phiền  não.  Đoạn  phiền  não  rất 

khó, ngay trong một đời này của chúng ta không dễ gì 

đạt được. 

Cho nên trong vô lượng pháp môn khác thì tiêu 

chuẩn của họ đều là đoạn phiền não, chỉ có pháp môn 

niệm Phật này không cần đoạn phiền não mà chỉ cần 

yêu cầu bạn phục phiền não. Phục phiền não dễ hơn 

nhiều so với đoạn. Thành thật mà nói phục phiền não 

thì  mỗi  một  vị  đồng tu đều có thể làm được, nhưng 

vấn đề là nếu bạn không chịu làm thì không cách gì, 

còn nếu bạn phải chịu làm thì thảy đều làm đến được. 

Còn  nói  đoạn  phiền  não,  đó  không  phải  là  người 

thông thường dễ dàng làm được. Phục làm được, chỉ 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





cần  nhớ  Phật,  niệm  Phật  công  phu  sâu  liền  có  thể 

phục. 

Tôi nói việc này cũng là có sự thật làm chứng 

cứ,  từ  xưa  đến  nay  người  niệm  Phật  ở  Niệm  Phật 

Đường,  bạn  xem  niệm  ba  năm,  năm  năm  thì  thành 

tựu,  không  biết  là  có  đến  bao  nhiêu,  quá  nhiều  quá 

đông. Thế nhưng điều kiện là cái Niệm Phật Đường 

này  nhất  định  là  Niệm  Phật  Đường  đúng  pháp,  mọi 

người  cùng  ở  với  nhau  đều  là  một  phương  hướng, 

một mục tiêu, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, vậy mới 

đúng  pháp,  y  theo  lý  luận  nguyên  tắc  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” “Kinh A Di Đà” mà tu học, đó là Niệm 

Phật  Đường  chân  thật.  Nên  nếu  Niệm  Phật  Đường 

đúng lý đúng pháp, thì từ 3 đến 5 năm thì thành tựu, 

thành tựu vượt bậc. Thế gian làm gì có thể so sánh? 

Không  gì  có  thể  so  sánh,  xuất  thế  gian  Thanh  văn, 

Duyên giác, Bồ Tát đều không thể so sánh. 

Vậy sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc là 

như thế nào vậy? Trên kinh giảng nói rất rõ ràng “đều 

là A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Câu nói này chúng ta xem 

thấy ở trong 48 nguyện. 48 nguyện là A Di Đà Phật 

chính mình nói, còn trong văn kinh là Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  vì  chúng  ta  chuyển  nói.  Hai  vị  Phật  đều  có 

cách nói như vậy, chúng ta còn có thể không tin hay 

sao? 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “A Duy Việt Trí”  là ai? 

Là Bồ Tát Thất Địa trở lên.Đó chính là nói rõ 

sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, một phẩm 

phiền  não  cũng  chưa  đoạn,  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh, 

còn  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  được  oai 

thần  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  trí  tuệ, 

thiền  định, thần thông, đạo lực của  chính mình, gần 

giống  như  Bồ  Tát  Thất  Bát  địa  vậy.  Đó  không  phải 

chính mình chân thật tu đến được mà là oai thần bổn 

nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  Bạn  nói  xem  thù 

thắng dường nào, rất khó được. 

Vậy chúng ta chỉ cần cắn chặt răng, dùng thời 

gian  3  đến  5  năm  thì  thành  công.  Người  ta  3  đến  5 

năm  đi  học  Phật  Học  Viện,  khi  học  ra  vẫn  là  phàm 

phu sanh tử, còn bạn trong Niệm Phật Đường, 3 đến 

5  năm,  ây  da!  Bạn  làm  Phật,  họ  làm  sao  có  thể  so 

sánh được? Không thể so sánh. Cho nên lợi hại được 

mất ở trong đây, chính mình phải đưa lên bàn tính mà 

tính  cho  kỹ  lưỡng,  sau  đó  mới  có  chọn  lựa  trí  tuệ 

chân  thật,  không  theo  pháp  thế  gian,  ở  Niệm  Phật 

Đường  từ  3  đến  5  năm,  bạn  được  niệm  Phật  Tam 

Muội rồi. 

Thứ nhất: “Đắc vô sanh diệt” [Ðắc vô sanh vô diệt] 

 “Công phu thành khối”  là hạ phẩm trong Niệm 

Phật  Tam  Muội.  “Sự  nhất  tâm  bất  loạn”  là  trung 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





phẩm Niệm Phật Tam Muội.  “Lý nhất tâm bất loạn” 

là thượng phẩm Niệm Phật Tam Muội. 

Bạn được niệm Phật Tam Muội, chính là “Đắc 

vô  sanh  diệt,  chư  tam  ma  địa”,  chính  là  công  phu 

thành  khối.  Cho  nên  lợi  ích  chân  thật  là  không  thể 

nghĩ bàn. Vậy thì “Không sanh không diệt” , chỗ khác 

rất  khó  giảng,  còn  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  chân  thật  chính  là  không  sanh  không  diệt. 

Người niệm Phật ở Niệm Phật Đường phải hạ quyết 

tâm ngay hiện tại đạt không sanh không diệt, không 

phải nói ta sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

thì  không  sanh  không  diệt,  hiện  tại  đã  không  sanh 

không  diệt.  Bạn  tường  tận  hay  không?  Cho  nên  cái 

cảnh giới này là cảnh giới hiện chứng của chúng ta, 

liễu sanh tử ra ba cõi chính ngay hiện tiền, như Phật 

đã chứng, như Pháp Thân đại sĩ đã chứng. 

Thứ hai: “Chư Tam Ma Địa” [Các Tam Ma Ðịa] 

Là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  Trung  Quốc  là 

“Chánh thọ”, cũng dịch là “Chánh định”. 

“Thọ” là hưởng thọ, vô số cảm thọ ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày của chúng ta, cái  thọ này là 

bình thường, bình thường, giản biệt cái thọ của phàm 

phu  sáu  cõi  không  bình  thường.  Trên  kinh  Phật 

thường nói phàm phu sáu cõi có 5 loại cảm thọ, đó là, 

chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày vô số 

56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cảm  thọ,  vô  lượng,  vô  biên,  Phật  đem  vô  lượng  vô 

biên cảm thọ quy nạp thành 5 loại lớn, gọi là 5  loại 

thọ. Năm loại  lớn này phân thành thân, tâm hai  bên 

để nói:  

“Thân” có hai loại là khổ thọ, có lạc thọ. Cảm 

thọ  nhiều  hơn  cũng  không  ngoài  hai  loại  lớn  này: 

Khổ, vui, hai loại lớn. 

“Tâm” cũng có hai loại cảm thọ, chúng ta gọi là 

đời sống tinh thần. Phật cũng đem nó quy nạp thành 

hai loại buồn, mừng. Trong tâm bạn có buồn lo, hoan 

hỉ, tất cả cảm thọ cũng không ngoài hai loại lớn này. 

Ngoài ra một loại gọi là “Xả thọ”, thân không 

có khổ vui, tâm cũng không có buồn lo. Cái thọ lúc 

này  không  sai,  khổ  vui  lo  mừng  tạm  thời  dừng  lại, 

vào  lúc  này  gọi  là  “Xả  thọ”.  Thọ  của  tất  cả  chúng 

sanh trong sáu cõi, luôn không ngoài 5 loại lớn. 

Thực  tế  mà  nói  trong  5  loại  thọ  nay  thì  “Xả 

thọ” chính là “Chánh thọ”. Vậy thì “Chánh thọ” tại vì 

sao  không  gọi  là  chánh  thọ  mà  phải  gọi  nó  là  “Xả 

thọ”? Vì cái chánh thọ này của họ thời gian rất ngắn, 

không thể giữ được dài lâu, cho nên chỉ là tạm thời xả 

khổ vui lo mừng, không phải là thiền định chân thật, 

nên không phải là chánh thọ chân thật. 

Trời sắc giới, trời vô sắc giới, họ đều là trụ ở xả 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thọ. Ở cõi trời vô sắc, trời Phi tưởng phi phi tưởng xứ 

là cao nhất, thọ mạng tám vạn đại kiếp, thời gian đó 

quá dài không cách gì tưởng tượng. Các vị phải nên 

biết,  một  đại  kiếp  là  một  lần:   “Thành,  Trụ,  Hoại, 

 Không”  của thế giới. Vậy cái  thế giới này thành trụ 

hoại không bao nhiêu lần thì họ mới hết xả thọ? Tám 

vạn lần. Bạn biết được thời gian này dài bao lâu? Họ 

xả  thọ  có  được  thời  gian  dài  đến  như  vậy.  Sau  tám 

vạn đại kiếp qua đi, họ lại khởi tâm động niệm, họ lại 

có  lo,  mừng,  khổ,  vui.  Cho  nên  họ  vẫn  không  phải 

vĩnh hằng. 

Do đó cả tứ thiền, bát định, thế gian thiền định 

thảy đều thuộc về xả thọ. Vậy đến lúc nào “Xả thọ” 

mới có thể trở thành “Chánh thọ”? Siêu việt sáu cõi 

luân hồi. Trên Hội Lăng Nghiêm Thế Tôn đã nói đó 

là: “A La Hán chứng được cửu thứ đệ định”.  Bát định 

là  trời  Phi  tưởng  phi  phi  tưởng  xứ,  còn  cửu  thứ  đệ 

định là định thứ 9 là siêu việt ba cõi sáu đường, vào 

lúc này gọi là chánh thọ, họ không còn thoái chuyển. 

A La Hán chứng được cửu thứ đệ định là chứng được 

định thứ 9 này nên họ không còn thoái chuyển, cái họ 

được  là  chánh  thọ,  cái  họ  được  là  tam  ma  địa,  cái 

được là chánh định, chánh thọ. 

Thông thường nói tất  cả thiền  định đều có thể 

nhiếp  tâm,  làm  cho  tâm  lìa  buồn  lo,  mừng;  thân  lìa 

khổ, vui, thân tâm an ổn, cho nên đều gọi là Tam ma 

địa. Tam ma địa ở chỗ này là cao cấp không phải là 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thông  thường,  bởi  vì  không  sanh  không  diệt,  cái 

chánh thọ này thì cao. Phàm phu chúng ta một phẩm 

phiền não chưa đoạn, nếu muốn được cảnh giới này, 

pháp môn thuận tiện nhất là niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, chỉ cần sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, 

loại tam ma địa này bạn liền chứng được. Cái chứng 

đắc  này,  thành  thật  mà  nói  không  phải  nương  vào 

công  phu  của  chính  mình.  Cho  nên  pháp  môn  Tịnh 

Độ  gọi  là  pháp  môn  nhị  lực.  Sức  mạnh  tự  lực  của 

chính  chúng  ta  chính  là  nhớ  Phật,  niệm  Phật,  khống 

chế được tập khí phiền não của chính mình, đạt đến 

công  phu  thành  khối.  Còn  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  được  cái  cảnh  giới  này,  đó  là  tha 

lực, đó là sức mạnh của A Di Đà Phật. Pháp môn nhị 

lực, chỗ này không có trong các pháp môn khác, chỉ 

riêng Tịnh Độ là pháp môn nhị lực. 

Thứ  ba:  “Cập  đắc  nhất  thiết  Đà-ra-ni  môn” [Đắc 

hết thảy Đà-ra-ni môn] 

 “Đà Ra Ni” 

Cũng  là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  Trung  Quốc 

gọi là “Tổng trì”, tổng tất cả pháp, trì tất cả ý, đó là 

danh tướng mà thời xưa dịch kinh. Còn nếu dùng lời 

hiện tại mà nói gọi là “Cương lĩnh, Đại cương”, tổng 

cương  lĩnh  của  hết  thảy  Phật  pháp  gọi  là  Đà  Ra  Ni 

Môn. Bạn nắm vững được tổng cương lĩnh thì bạn đạt 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





được.  Thông  thường  giải  thích  cái  tổng  cương  lĩnh 

này, thường được nói nhiều nhất là: “Tất cả ác không 

 sanh, tất cả thiện thêm lớn” , đó là Đà Ra Ni Môn, đó 

là tổng cương lĩnh. 

Ngày nay chúng ta người niệm Phật, tất cả  Đà 

Ra Ni môn chính là: “Chấp trì danh hiệu”.  Các vị thử 

nghĩ xem, một ngày từ sớm đến tối một câu Nam Mô 

A Di Đà Phật này, các ý niệm khác thảy đều không 

có. Ý niệm không có chính là các việc ác không sanh, 

nên càng không cần phải  nói  đến tạo ác. Ý niệm ác 

cũng không có, một  câu vạn đức hồng danh này, cả 

thế xuất thế gian đều là đệ nhất thiện pháp. Từng câu 

từng  câu  tiếp  tục  niệm  là  tăng  trưởng  thiện,  tất  cả 

thiện  pháp  đang  tăng  trưởng.  Các  vị  khi  bước  vào 

Niệm  Phật  Đường,  bạn  liền  được  tất  cả  Đà  Ra  Ni 

môn, tuy là bạn rời khỏi Niệm Phật Đường công phu 

liền  mất  hết,  liền  sẽ  loạn  lên,  thế  nhưng  nếu  bạn  ở 

trong một tuần lễ, có thể có được thời gian một ngày 

được: “Không  sanh  không  diệt,  các  tam  ma  địa,  tức 

 đắc tất cả Đà Ra Ni môn” , là rất cừ khôi rồi, không 

dễ dàng. Mỗi một tuần lễ đều đến luyện một lần, huấn 

luyện hai ba năm, công phu của bạn sẽ rất cao. Nếu 

như bạn có thời gian, bạn có rảnh rỗi ngày ngày đến 

tiếp nhận huấn luyện này, ba năm sau bạn liền thành 

Phật, tội nghiệp trong vô lượng kiếp đều sẽ tiêu được 

sạch trơn. 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta ngay trong một  đời thường hay xem 

thấy, nghe thấy (ngay trong  “Vãng sanh truyện” ) rất 

nhiều  chuyện  về  người  niệm  Phật  vãng  sanh,  có 

người  đứng  mà  đi,  có  người  ngồi  mà  đi,  biết  trước 

giờ chết không bị bệnh, đi được hoan hỉ, đi được tự 

tại,  đi  được  rất  đẹp.  Đó  là  công phu  gì  vậy?  Đều  là 

công phu niệm Phật thành tựu. 

Có một số người nghe được liền nghĩ:“Ây da! 

Cái Niệm Phật Đường này niệm ba năm thì phải chết, 

không nên đi”. Vậy còn gì nói chăng? Sợ chết khiếp, 

vậy  thì  được  sao?  Có  loại  ý  niệm  này,  chính  là  mê 

hoặc  điên  đảo,  xả  không  được  sáu  cõi  luân  hồi,  xả 

không được ba đường ác, vẫn phải  tiếp nối sanh tử, 

tham  sống  sợ  chết,  bạn  còn  có  sanh  tử  vì  cái  vọng 

niệm này chưa xả bỏ. 

Trong pháp  môn niệm  Phật  không  có sanh  tử. 

Bạn không nên cho rằng đó là chết, không chết, vãng 

sanh là sống mà vãng sanh, chết thì không thể vãng 

sanh, cho nên pháp môn này gọi là không sanh không 

diệt. Vậy thì đúng! Vì sao vậy? Khi vãng sanh, bạn rõ 

ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo,  Phật  đến  tiếp 

dẫn,  ta  cùng  đi  với  Phật,  cái  túi  da  thối  này  không 

dùng nữa, phải đổi một cái thân, phải đổi lấy cái thân 

kim sắc tử ma, bởi vì đến Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc,  đến  nơi  đó  tướng  mạo  trang  nghiêm,  giống  y 

như tướng mạo của A Di Đà Phật, thân có vô lượng 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp. Còn cái tướng của 

chúng ta thật là quá xấu, đến nơi đâu cũng không có 

người  hoan  nghênh.  Cho  nên  chúng  ta  phải  đổi  một 

cái thân này, phải đổi tướng hảo, đi đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, cái thân thể này không cần đến nữa 

thì  bỏ  đi,  cho  nên  sống  mà  ra  đi  quyết  định  không 

phải chết mà đi. 

Tôi thường hay nói: “Pháp môn này của chúng 

 ta  là  pháp  môn  không  già,  pháp  môn  không  bệnh, 

 pháp môn không chết” . Vậy bạn có thể đi đến đâu để 

tìm?  Tôi  nói  thảy  đều  là  lời  thật,  chỉ  cần  bạn  niệm 

Phật,  tâm  địa  niệm  đến  thanh  tịnh,  vừa  rồi  mới  nói 

bất cứ bệnh khổ nào cũng sẽ niệm tiêu hết, đều không 

còn, bạn sẽ không bị bệnh, bạn cũng không già yếu, 

ngày ngày hoan hỉ, hoan hỉ thì trẻ trung. 

Con  người  vì  sao  mà  già?  Lo  buồn  thì  già, 

người  xưa  thường  nói:   “Lo  có  thể  khiến  cho  người 

 già” .  Bạn  thường  hay  lo  buồn,  thì  bạn  dễ  dàng  lão 

hoá. Còn như trong lòng bạn thường hay hoan hỉ, thì 

bạn làm sao có thể già? Bạn không thể già. Cho nên 

bạn ở trong Niệm Phật Đường thân tâm thế giới tất cả 

buông  bỏ,  pháp  hỉ  sung  mãn,  thì  bạn  không  già, 

không  bệnh,  không  chết,  bạn  đi  làm  Phật.  Hơn  nữa 

thật đến được chỗ này, khi công phu chín muồi, sanh 

tử tự tại, bạn muốn đi lúc nào thì có thể đi ngay lúc 

đó,  bạn  muốn  ở  thêm  vài  năm  cũng  không  ngại  gì. 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sau  khi  công  phu  thuần  thục,  đó  không  còn  là  thân 

nghiệp báo. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  ở  thêm  vài  năm, 

không được, thọ mạng đến rồi không đi không được, 

không  được  tự  tại,  thọ  mạng  chưa  đến  muốn  chết 

cũng chết không được, thọ mạng đến rồi muốn sống 

cũng sống không được, phiền phức này thật lớn. Còn 

như công phu niệm Phật của bạn thành tựu, bạn liền 

tự tại, muốn ở thêm vài năm không ngại gì, muốn đi 

sớm một chút, liền được, liền có thể đi sớm. Đến lúc 

đó  bạn  chính  mình  liền  biết  được  chính  mình  phải 

nên làm thế nào. Nếu như nói ở thêm vài năm nữa ở 

thế gian này thì lý do lưu lại vài năm là để độ chúng 

sanh vì còn có một số chúng sanh có duyên với mình, 

nên  bạn  vì  để  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  này  mà  ở 

thêm vài năm để độ họ, đó mới là lý do, quyết định 

không phải ham thích hưởng thụ thế gian này. Hưởng 

thụ  thế  gian  làm  gì  có  thể  sánh  được  với  Thế  Giới 

Tây Phương Cực Lạc. 

Ở  thế  giới  này  của  chúng  ta  ví  như  phòng  ở 

cũng xem là không tệ, nhưng cũng cái phòng như vậy 

thì ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc không có người 

nào ở, vì người ở đều là cung điện bằng bảy báu. Còn 

nhà ở thế giới này, bên trên chúng ta chỉ dám hoạ một 

số phù điêu, thiếp vàng lên trên, đó là loài vàng giấy 

rất mỏng dán lên một lớp vậy thôi, còn Thế Giới Tây 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Phương Cực Lạc những đồ vật đó đều thuần là vàng, 

làm gì lại có chuyện chỉ dán lên một lớp mỏng. 

Bạn xem dưới đất, đất bằng lưu ly, lưu ly là gì 

vậy? Hiện tại người thế gian chúng ta gọi là tủy thuý, 

ở trong kinh Phật gọi là lưu ly, ngọc màu xanh, loại 

ngọc  quý  nhất  trong  loại  ngọc,  vậy  mà  đất  đai  Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc là bằng lưu ly, trong suốt. 

Cho nên từ mặt đất có thể nhìn thấu xuống lòng đất, 

đó là đất, vàng ròng làm đất, loại đất vàng ròng đó là 

để đắp đường, như chúng ta lót thảm, đắp đường đi, 

còn  ở  Tây  phương  Cực  lạc  thì  dùng  cái  gì  để  đắp? 

Vàng ròng! Vậy thì bạn làm sao có thể lưu luyến đối 

với thế gian này. Nếu bạn còn lưu luyến thế gian này 

vậy thì quá kỳ lạ, không hề có đạo lý này. 

Ăn uống, bạn thấy trên kinh nói, muốn ăn thứ 

gì, ý niệm vừa nghĩ thì đồ ăn đã bày ra trước mắt, đến 

lúc đó liền sẽ nghĩ, chúng ta không phải là phàm phu 

nữa, không phải chúng sanh sáu cõi, cái ý niệm muốn 

ăn là tập khí ở trong sáu cõi, khi tập khí khởi lên, nó 

tự  nhiên  liền  hiện  hành,  vừa  giác  ngộ  thì  lập  tức 

không  còn  nữa  lại  biến  mất  hết,  sạch  sẽ  tinh  khiết. 

Cho  nên  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có 

nhà bếp, cũng không có rác rưởi, bạn nói xem tự tại 

dường nào. 

Cung  điện  của  bạn  ở  sạch  sẽ  tinh  khiết,  trong 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đây trống rỗng không có bất cứ thứ gì, muốn bất cứ 

một thứ nào, thì thứ đó liền hiện ra, không cần nữa, 

không cần thì không còn, bạn nói xem tự tại cỡ nào? 

Làm gì giống như chúng ta hiện tại đồ đạc để lộn xộn 

rối  rắm, từng đống từng đống, khi dẹp dọn thì  cũng 

rất phiền phức. Đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, 

những hiện tượng này thảy đều không có. 

Vậy bạn thử nghĩ xem, khi người đã công phu 

tới  rồi,  vì  sao  mà  họ  không  mau  đi,  họ  đi  hưởng 

phước, cho nên nếu đem hai thế giới này so sánh thì 

kém  quá  xa.  Họ  có  phước  báo  lớn  như  vậy,  mà  họ 

không hưởng phước, mà họ còn lưu lại ở nơi đây, đó 

là xả mình vì người, giúp đỡ một số chúng sanh, có 

duyên mang theo nhiều người cùng đi, đó là lý do ở 

ngay chỗ này. 

Nếu  như  chính  mình  không  có  những  duyên 

phận này, không có duyên phận với chúng sanh, thì 

khi  công  phu  của  họ  thành  tựu  rồi,  không  ai  mà 

không muốn đi sớm hơn. Người thông thường chúng 

ta muốn đi mà đi không được, nên phải ở lại cũng là 

bất  đắc dĩ  thôi, còn nếu chân thật  có được  năng lực 

này,  ai  mà  không  hy  vọng  đi  sớm  hơn  để  sớm  một 

ngày được thấy Phật. Sanh đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc, mỗi ngày bạn không chỉ cúng dường mười 

vạn ức Phật như trên “Kinh Di Đà” nói mười vạn ức 

Phật, đó là không dụng ý, trên thực tế mỗi ngày bạn 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





đi  cúng dường vô lượng vô biên  chư Phật, Thế Tôn 

nói  với  chúng  ta  mười  vạn  ức  là  vì  chúng  sanh  thế 

giới này của chúng ta mà nói, bởi vì chúng sanh thế 

giới  này  tình  chấp  rất  nặng,  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc nhưng luôn là nghĩ đến cái địa cầu 

từ trước là quê hương của chúng ta, không biết liệu 

quê  hương  địa  cầu  hiện  tại  như  thế  nào  rồi?  Cũng 

muốn quan tâm một chút, cho nên Phật mới nói mười 

vạn ức cõi nước Phật, để bạn nghĩ lúc nào cũng có thể 

quay lại địa cầu này để thăm viếng, cái ý này chính là 

như  vậy. Cho nên Phật  nói  pháp dụng ý chính ngay 

chỗ này. Nhưng trên thực tế thì năng lực thực tế siêu 

vượt hơn đây rất nhiều lần. Thế giới tốt đẹp như vậy, 

đến nơi đó có được thành tựu thù thắng như vậy, vậy 

thì vì sao chúng ta không chịu đi? 

Hai câu này nếu như chúng ta tu các pháp môn 

khác thì không dễ gì đạt đến được, thế nhưng tu pháp 

môn Tịnh Độ thì rất dễ dàng đạt đến được. Cho nên 

đối với các pháp môn khác, đối với các Bồ Tát trong 

các  pháp  môn  khác  thì  chân  thật  là  pháp  khó  tin, 

không vào cảnh giới này, họ không tin.  “Nan tín chi 

 pháp”  10 là vì như vậy, chúng ta cũng có thể thể hội. 

Tôi  thường  nói  với  mọi  người,  Niệm  Phật 

Đường này của chúng ta rất thù thắng, làm thế nào tốt 

nhất để họ nghe, nhưng họ nghe đến sau cùng thì vẫn 

không tin, họ đều khó tin. Nhưng khi họ đến nơi đây 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm  Phật  vài  ngày  thì  họ  tin  tưởng.  Ngay  đến  một 

việc nhỏ xíu như vậy mà họ còn không tin, huống hồ 

Phật  kinh  nói  toàn bộ  cảnh giới  viên  mãn  thù thắng 

như vậy thì họ làm sao có thể tin tưởng. Cho nên tỉ 

mỉ mà thể hội, đem cái việc nhỏ này so ra những việc 

thù thắng như vậy, chúng ta có thể thể hội được một 

chút.  Tăng  thêm  tín  tâm  của  chúng  ta,  tăng  thêm 

nguyện lực của chúng ta, tín nguyện niệm Phật, cầu 

sanh Tịnh Độ, quyết định thành tựu. 

Thứ  tư:  “Tùy  thời  ngộ  nhập  Hoa  Nghiêm  Tam 

muội” [Tùy thời ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam Muội] 

 “Hoa  Nghiêm  Tam  muội”   ý  nghĩa  này  rất 

sâu.Cái  gì  gọi  Hoa  Nghiêm  Tam  muội?  Lược  nói 

chính  là  Pháp  giới  Nhất  Chân.  Pháp  giới  nhất  chân 

chính  là  chân  tâm  của  chính  bạn,  có  thể  thông  đạt 

tường  tận,  đó  gọi  là  ngộ  nhập  Hoa  Nghiêm  Tam 

muội. 

Đây là đại đức xưa giải thích đơn giản đối với 

danh  tướng  này.  Ngài  giải  thích  được  không  sai, 

nhưng chúng ta nghe rồi vẫn là nghe không hiểu. Cho 

nên cái gì gọi là pháp giới? Cái gì gọi là tự tâm? Cái 

gì  gọi  là  liễu  đạt?  Nếu  bạn  không  làm  cho  rõ  ràng, 

không làm cho tường tận thì bạn đối với những danh 

tướng  thuật  ngữ  này  không  thể  nào  không  có  nghi 

hoặc. Vậy thì bạn sẽ không có các thọ dụng khác. 

67 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Hôm nay thời gian đã hết, câu nói này lần sau 

chúng ta sẽ nói tỉ mỉ hơn. A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 























68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 043) 

Đạo tràng chúng ta gần đây đang giảng “Kinh 

Hoa  Nghiêm”,  cho  nên  khi  đọc  đến  cái  câu  này,  tôi 

nghĩ các đồng tu chúng ta cũng không quá xa lạ. Thế 

nhưng  rốt  cuộc  cái  gì  gọi  là  “Hoa  Nghiêm  Tam 

muội”? Có thể nói là chúng ta đọc qua một cách rất 

mơ  hồ.  Sự  việc  này  cho  dù  chúng  ta không  thể  ngộ 

nhập, thì ít nhiều cũng có thể hiểu được một ít, chí ít 

đó là thuộc về thường thức Phật học. 

Nếu như đơn giản thiết yếu để nói, đại đức xưa 

nói  với  chúng  ta: “Nhất  chân  pháp  giới,  duy  thị  tự 

 tâm”  11. Tám cái chữ này, nếu như thấu hiểu chỗ này 

thì gọi là “Hoa Nghiêm Tam muội”. 

Lời nói này nói ra rất đơn giản, cũng nói được 

rất rõ ràng, thế nhưng người sơ học rất không dễ dàng 

gì hiểu được. Mấy cái chữ này rất bình thường, không 

có chữ khó, đều có thể xem hiểu được, thế nhưng ý 

nghĩa  bên  trong  rốt  ráo  của  nó  là  gì?  Không  biết 

được.  Thực  tế  mà  nói,  bạn  đương  nhiên  không  biết 

được,  bởi  vì  nếu  bạn  biết  rồi  thì  bạn  liền  vào  được 

Hoa Nghiêm Tam muội. Do vì bạn không biết, điều 

đó chứng minh bạn chưa ngộ nhập, còn nếu bạn biết 

rồi thì liền ngộ nhập.  Chính là tám cái chữ này, biết 

được thì ngộ nhập. Ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam muội 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





chính  là  giống  như  trong  Thiền  tông  đã  nói: “Minh 

 tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật” ,  ý  nghĩ  hoàn 

toàn  giống  như  tám  cái  chữ  này.  Thế  nhưng  trong 

Tông  Môn  nói  tám  cái  chữ  này  không  dễ  hiểu,  tám 

cái chữ này rất huyền. 

Còn trong Giáo Hạ thì chính là tám cái chữ này 

 “Nhất  chân  pháp  giới,  duy  thị  tự  tâm”12.  Cách  nói 

dường như dễ hiểu hơn một chút, nhưng kỳ thật vẫn 

là  khó  hiểu.  Độ  khó  của  nó  cùng  tám  chữ  của  tông 

môn cũng không cao, không thấp, nên chúng ta luôn 

là phải nói qua. 

Trong Phật pháp thường hay nói đến “Tự tánh”, 

“Chân như bổn tánh”, những danh từ này các vị đều 

đã nghe qua rất nhiều. Tịnh Độ tông chúng ta thì gọi 

là  “Nhất  tâm”.  Danh  tướng  thuật  ngữ  ở  trong  Đại 

kinh  nếu  bạn  tùy  tiện  lật  vài  trang  cũng  có  thể  tìm 

được mười mấy, mấy mươi loại danh từ, xin nói với 

các vị, đều là nói một sự việc. 

Một sự việc tại vì sao nói ra nhiều danh từ đến 

như  vậy? Đó  là do Thích  Ca Mâu Ni  Phật  nói  pháp 

phương tiện khéo léo. 

Ý nghĩa trong đây cũng chính là nói với chúng 

ta danh từ thuật ngữ thì không nhất định, chỉ cần chỉ 

ra một sự việc, nói cách nào cũng đều được. Do đây 

có  thể  biết  cách  nói  này  của  Thế  Tôn  là  phá  chấp 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trước của chúng ta. Phá chấp trước, đó là trí tuệ chân 

thật. Bệnh của chúng ta chính ở chấp trước, nếu như 

phá  trừ  được  chấp  trước  thì  kiến  giải  của  chúng  ta, 

nhận  biết  của  chúng  ta  liền  không  hề  khác  biệt  với 

chư  Phật,  vậy  thì  vào  được  cảnh  giới  của  Phật.  Thế 

nhưng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước rất không dễ 

gì đoạn, chúng ta cũng có thể thể hội được Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  49  năm  giảng  kinh  nói  pháp,  khổ  tâm 

của Ngài, thiện xảo của Ngài, chúng ta mới có thể thể 

hội được. Có thể thể hội, chúng ta mới có thể học tập, 

còn  như  những  sự  việc  này  ngay  đến  thể  hội  cũng 

không thể, thì chúng ta từ chỗ nào mà học? Đó là một 

ý nghĩa. 

Ngoài  ra  một  ý  nữa,  chân  tướng  của  vũ  trụ  lý 

rất  sâu  (lý  chính  là  nói  thể,  bản  thể  rất  sâu),  sự  rất 

rộng, rất phức tạp. Phật nói pháp cho chúng ta, có thể 

nói dạy chúng ta quan sát từ mọi  mặt. Quan sát  mọi 

mặt,  bạn  mới  có  thể  xem  thấy  phức  tạp  của  hiện 

tượng. Do đó đổi mỗi một mặt, đổi mỗi một góc độ 

khác, thì Ngài liền dùng một danh từ khác, dùng một 

danh  xưng  để  chúng  ta  tổng  hợp  các  loại  danh  từ 

thuật ngữ này ở trong đó ngộ nhập thật tướng của nó. 

Đó cũng là khéo léo nói pháp. 

Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Đại  sư  Thanh 

Lương nói tám chữ: “Nhất chân pháp giới, duy thị tự 

 tâm”  này, rất đáng để chúng ta thưởng thức: “Tự” là 


chính mình, chính là chân tâm của chính mình, nhất 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





chân  pháp  giới  chính  là  chân  tâm  của  chính  mình. 

Vậy thì mười pháp giới y chánh trang nghiêm là gì? 

Chúng  ta  từ  tám  chữ  này  liền  có  thể  thể  hội 

được: “Mười  pháp  giới,  duy  thị  vọng  tâm”  13.  Vọng 

tâm  của  chúng  ta  biến  hiện  ra  mười  pháp  giới,  còn 

chân  tâm  của  chúng  ta  biến  hiện  ra  pháp  giới  nhất 

chân. 

Phật nói với chúng ta: “Chân, vọng không hai”. 

Bạn  hiểu  được  chân  vọng  không  hai  thì  bạn  đương 

nhiên liền tường tận nhất chân pháp giới cùng mười 

pháp giới cũng là không hai. Đó là chân tướng của sự 

thật. Thế nhưng rất khó tường tận, đích thực ra là rất 

khó hiểu. Tại vì sao hư không pháp giới là tự tâm của 

chúng ta? Không luận là chân tâm cũng tốt, vọng tâm 

cũng  tốt.  Chân  tâm  của  chính  mình,  vọng  tâm  của 

chính mình vẫn là một cái tâm, lìa khỏi tự tâm không 

có pháp giới. Đó là Thế Tôn 49 năm vì tất cả chúng 

sanh nói tổng cương lĩnh của tất cả pháp. Phật nói tất 

cả kinh, từ nơi đâu mà nói ra? Tám cái chữ này là đầu 

nguồn cội nguồn của Phật pháp. Pháp giới, trong đó 

bao gồm nguyên lý, nguyên tắc, hiện  tướng, chuyển 

biến, nhân quả, đều bao gồm ở trong đó. “Tự tâm” là 

năng  hiện,  năng  biến,  “Pháp  giới”  là  sở  hiện,  là  sở 

biến. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội cái ý nghĩa này, 

cái sự tướng này phải tỉ mỉ mà thể hội. Thể hội không 

được,  thì  thường  hay  giữ  lấy  nghi  tình  (nghi  tình 

chính là thường hay đưa ra sự việc như vậy). 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trên kinh Phật còn có hai câu, nói được còn rõ 

ràng hơn chỗ này, đó chính là: “Duy tâm sở hiện, duy 

 thức  sở  biến”  14 .  Pháp  giới  Nhất  Chân  cùng  Mười 

pháp giới Y Chánh Trang Nghiêm là duy tâm sở hiện, 

cái tướng pháp giới này là duy tâm sở hiện. Ở trong 

đó trùng trùng biến hoá là duy thức sở biến. Thức là 

vọng  tâm,  tâm  là  chân  tâm.  Thức  là  vọng tâm,  thức 

chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đó  là  vọng  tâm  của 

chúng ta. Vọng tâm không lìa chân tâm, nếu lìa khỏi 

chân tâm thì làm gì có vọng tâm? 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói  “Vọng tâm như 

 trăng thứ hai, ấn mắt mà nhìn thấy trăng thứ hai”.  

Thế nhưng cái ý này chúng ta vẫn là không dễ 

gì hiểu được. Vì sao vậy? Nếu như bạn chân thật hiểu 

được, thì ý niệm phải trái nhân ngã của bạn hoàn toàn 

không có. Cho nên bạn chân thật tường tận, chân thật 

hiểu  được  ở  trên  cái  hiện  tướng  này,  thì  bạn  không 

giống  như  người  thông  thường,  cũng  chính  là  bạn 

không  giống  như  người  không  hiểu  được.  Người 

không hiểu được đều có “Ngã”, mà ngày nay chúng 

ta đều gọi là có ý niệm tự tư tự lợi.  Còn nếu như thật 

hiểu  rõ, con người này quyết định không có ý niệm 

của cái “Ngã”, không có ý niệm tư riêng, mà là khởi 

tâm động niệm, tất cả thảy đều vì chúng sanh, vì pháp 

giới.  Vì  sao  vậy?  Cả  thảy  hư  không  pháp  giới  là 

chính mình, sẽ không đem cái thân này cho là chính 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





mình, cái nhà này không xem là của mình, không có, 

tuyệt đối không thể có cái ý niệm này, tận hư không 

khắp  pháp  giới  là  chính  mình,  vậy  thì  bạn  liền  thật 

hiểu rõ đích thực là tự tâm biến hiện ra. 

Tất cả chúng sanh tuy nghe được Phật Bồ Tát, 

nếu như họ hiểu được lời giáo huấn, nhưng vì sao họ 

không  thể  ngộ  nhập?  Vì  phiền  não  tập  khí  từ  vô 

lượng  kiếp  đến  nay,  mê  hoặc  điên  đảo  nên  chướng 

ngại  cửa  ngộ  của  họ,  làm  bế  tắc  cửa  ngộ,  nên  họ 

không thể ngộ nhập. 

Phật  49  năm  nói  ra  tất  cả  kinh,  nói  ra  tất  cả 

pháp, vẫn không ngoài nói đến sự việc này. Thượng 

căn  lợi  trí  nghe  được  Phật  nói  pháp  này,  họ  lập  tức 

liền ngộ nhập, đại triệt đại ngộ. Người hạ hạ căn nghe 

được  câu  nói  này,  họ  cũng  không  cầu  hiểu  sâu,  họ 

cũng  sẽ  không  nghi  hoặc,  họ  cũng  không  cầu  thấu 

hiểu, Phật nói như thế nào thì tôi tin như thế đó và tôi 

hành theo như vậy, vậy cũng rất đáng yêu, họ cũng có 

thể có thành tựu. Người căn tánh trung đẳng nghe rồi 

thì phiền phức liền to, càng nghe càng mê hoặc, càng 

nghe vấn đề càng nhiều. Cho nên Thế Tôn mất hết 49 

năm để giải thích, thảy đều là vì người căn tánh trung 

đẳng. 

Chúng ta cũng từ ngay chỗ này thể hội được đại 

từ  đại  bi  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  từ  bi  đến  tột 

đỉnh,  không  sợ  phiền  phức,  rất  tường  tận  đến  giải 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thích nói rõ cho chúng ta. Rõ ràng nhất, đại biểu cụ 

thể  nhất  chính  là  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh”, bộ “Kinh Hoa Nghiêm” này là nói rõ 

tám cái chữ đó15. Nếu như chúng ta thật không thể thể 

hội được, thì Phật thường dùng tỷ dụ để nói. Thí dụ 

dùng   “Mộng  huyễn  bào  ảnh”   là  thí  dụ  nhiều  nhất, 

đặc  biệt  là  dùng  giấc  mộng  để  thí  dụ.  Mỗi  một  vị 

đồng tu đều có kinh nghiệm nằm mộng, chúng ta liền 

dùng giấc mộng, dùng cái cảnh mộng này để làm thí 

dụ: Hay khởi mộng đó là tâm, cái tâm này cho dù nó 

là  chân  tâm  là  vọng  tâm  cũng  không  nên  đi  nghiên 

cứu những thứ này. Hiện tại người nước ngoài nói cái 

mộng  này  là  hạ  ý  thức,  hạ  ý  thức  vẫn  là  tâm,  cái  ý 

thức  này  chính  là  tâm,  đó  là  hay  khởi  mộng.  Cảnh 

giới ở trong mộng hiện ra, đó chính là tướng phần, đó 

là mộng mà bạn thấy được. Ở trong đây liền có năng, 

liền  có  sở.  Có  năng  khởi  mộng,  có  cảnh  mộng  biến 

hiện  ra,  biến  hiện  ra  cái  cảnh  mộng,  biến  ra  tướng 

cảnh giới trong cái  mộng này, có phải chính là hiện 

tướng hay khởi mộng của cái tâm đó không? Chúng 

ta phải cố gắng mà nghĩ xem, giả như bạn nằm mộng, 

vừa trong mộng tỉnh lại, bạn không ngại ngồi lại trên 

giường  cố  gắng  nghĩ  lại  xem,  cái  cảnh  giới  trong 

mộng vừa rồi của bạn, bạn nghĩ xem cái mộng đó vì 

sao mà có? Tướng cảnh giới trong mộng rốt cuộc vì 

sao  mà  hình  thành?  Nghĩ  xem  những  thứ  này,  nếu 

bạn có thể thường hay nghĩ như vậy, bạn liền sẽ khai 

ngộ. Đó là Phật pháp. 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Chúng ta biết được, tâm không có tướng, bởi vì 

không có tướng, nó mới có thể hiện tướng, nếu như 

nó  là  có  tướng  thì  nhất  định  nó  không  thể  lại  hiện 

tướng. Cái đạo lý này trên “Kinh Hoa Nghiêm” cũng 

nói  được  rất  rõ  ràng,  nhưng  hiện  tại  chúng  ta  vẫn 

chưa  nói  đến,  đó  chính  là  nói  đến  chân  không  và 

duyên khởi. 

Chính bởi vì tâm không có tướng, cho nên mỗi 

buổi  tối  nằm  mộng,  tướng  cảnh  giới  trong  mộng 

không như nhau. Ngay khi trong mộng hiện ra cảnh 

giới,  chính  là  tâm  của  bạn  đã  biến  thành  tướng,  cái 

tướng đó như thế nào? Chính là tướng của cảnh giới 

trong  mộng.  Tướng  cùng  tánh  là  một  không  phải  là 

hai. Việc này cũng rất khó hiểu. 

Đại đức xưa lại có một thí dụ, để chúng ta thể 

hội được cái ý này, thí dụ lấy vàng làm món đồ, đem 

vàng thí dụ cho tự tánh, thí  dụ cho năng biến, dùng 

vàng  này  tạo  ra  một  hình  tướng,  cái  tướng  đó  là  sở 

biến, thí dụ ở đây chúng ta có một  đống vàng ròng, 

hôm  nay  chúng  ta  đem  đống  vàng  này  tạo  thành 

tượng  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng,  nó  liền  hiện  ra  tướng, 

thử hỏi cái tướng này cùng cái tánh này là một hay là 

hai? Tôn tượng Bồ Tát Địa Tạng cùng với khối vàng 

ròng đó là một hay là hai? Nếu như bạn nói là một, 

cái tôn tượng này chúng tôi thấy là tượng của Bồ Tát 

Địa Tạng, xem thấy tượng của Bồ Tát Địa Tạng, vậy 

thì  vàng  đó  không  có,  nếu  như  chỉ  xem  thấy  khối 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vàng ròng này, thì không có tượng Bồ Tát Địa Tạng, 

làm thế nào để hiện thị rõ cái sự thật này? Hiển thị cái 

sự  thật  này  chỉ  có  một  cũng  không  khác,  không  thể 

nói nó là một, cũng không thể nói nó là hai, nếu bạn 

nói nó là một, rõ ràng tướng cùng tánh là hai sự việc, 

nếu bạn nói nó là hai, vàng cùng món đồ đích thực là 

một không phải là hai, lìa khỏi món đồ thì không có 

vàng,  cho  nên  chân  tướng  sự  thật  không  hai  không 

khác. Vậy thì mới nói rõ chân tướng của nó. Hy vọng 

mọi  người tỉ mỉ  từ  ngay chỗ này  mà thể hội, không 

thể nói là một, cũng không thể nói là hai, không thể 

nói giống nhau, cũng không thể nói không như nhau, 

vậy phải xem bạn từ góc độ nào để quan sát. 

Cho  nên  cái  tánh  này  hoàn  toàn  biến  thành 

tướng,  chúng  ta  dùng  một  cái  tiền  đề  này,  lại  hồi 

tưởng  lại  cảnh  mộng,  chúng  ta  ở  trong  cảnh  mộng, 

tâm  của  chúng  ta  hoàn  toàn  biến  thành  cảnh  giới 

trong mộng, cũng giống như vàng này, hôm nay tạo 

thành hình tượng của Bồ Tát Địa Tạng, đồng một đạo 

lý như vậy. Cho nên Phật nói cái hiện tướng này gọi 

là “Toàn  chân tức vọng”16.  Bởi  vì  tướng  là  hư  vọng, 

tướng  không  phải  vĩnh  viễn  tồn  tại,  Phật  pháp  gọi 

chân, vọng, định nghĩa của nó, nói vọng là tạm thời 

không phải vĩnh viễn tồn tại, nói chân là vĩnh viễn bất 

biến, vĩnh viễn bất biến đó gọi là chân. 

Cho  nên  tánh  là  chân,  chân  tánh,  tánh là  chân, 

tướng là vọng, tướng không phải là chân.  “Toàn chân 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 tức  vọng” ,  cả  thảy  cái  tâm,  chân  tâm  năng  biến  đã 

biến thành tướng phần trong mộng. Cũng giống như 

lấy  vàng  làm  thành  món  đồ  vậy,  đó  là  biến  thành 

cảnh  giới  mộng.  Vậy  muốn  hỏi  tâm  của  bạn  giống 

như cái gì? Cảnh giới ngay trong mộng chính là dáng 

vẻ  của  tâm  bạn,  chính  là  tướng  phần  của  tâm,  chân 

vọng  không  hai,  tánh  tướng  là  một.  Nếu  như  bạn  ở 

trong mộng bỗng chốc hiểu rõ ra, cả thảy cảnh mộng 

chỉ là tự tâm, trong mộng cũng giống như pháp giới, 

cả thảy cảnh mộng chỉ là tự tâm, lìa khỏi tự tâm làm 

gì có cảnh giới? Không có cảnh giới. Cho nên ở trong 

mộng,  trong  mộng  nhất  định  có  chính  mình,  có  con 

người  của  ta,  hoặc  giả  trong  mộng  thấy  rất  nhiều 

người,  cũng  mộng  thấy  sơn  hà  đại  địa,  Y  Chánh 

Trang Nghiêm. Nếu như bạn tường tận giác ngộ rồi, 

chúng ta muốn hỏi, trong mộng một pháp nào không 

phải là tự tâm của bạn? Vậy mới thấu hiểu đích thực 

cả thảy cảnh mộng, Y Chánh Trang Nghiêm của cảnh 

mộng chính là chính mình, chính là tự tánh. 

Chư Phật Bồ Tát nói ngộ rồi, đại triệt đại ngộ, 

vậy  ngộ  được  cái  gì?  Chính  là  ngộ  ra  sự  việc  này, 

thấu  suốt  tận  hư  không  khắp  pháp  giới  là  chân  tâm 

của chính mình biến hiện ra cảnh giới, là chính mình, 

ngoài tự tâm ra, không có pháp nào có thể được. 

Phàm phu mê, mê cái gì? Cũng là mê ngay sự 

việc  này,  không  biết  được  hư  không  pháp  giới  Y 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chánh  Trang  Nghiêm  là  do  tự  tâm  biến  hiện  ra, 

không biết được tất cả vạn sự, vạn vật đều là tự tánh, 

không biết được. Không biết được mà nói, không qua 

được chỗ này, không qua được chỗ kia, trên thực tế là 

ai  không  qua  được?  Chính  mình  không  qua  được 

chính  mình,  ngoài  không  qua  được  chính  mình  ra, 

bạn còn không qua được với ai nữa? Không có người 

nào. Mười  phương ba đời tất  cả chư  Phật  Bồ Tát  là 

chính mình. 

Trên kinh không phải thường nói là các vị niệm 

A Di Đà Phật là  “Tự tánh Di Đà” , chính là Di Đà từ 

trong  tâm  của  chính  bạn biến  hiện  ra, làm  gì  có  tâm 

ngoài  Di  Đà?  Cũng  không  có  Tịnh  độ  ngoài  tâm, 

 “Duy tâm Tịnh Độ” , Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

trang nghiêm cũng là duy tâm biến hiện. Quyết định 

không có Tịnh Độ ngoài tâm, không có Di Đà ngoài 

tâm.  Di  Đà  “Như  thị”,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  lại 

chẳng  phải  là  “Như  thị”  hay  sao?  Tất  cả  Bồ  Tát  lại 

chẳng  phải  là  như  thị  hay  sao?  Thậm  chí  đến  Ngạ 

quỷ,  súc  sanh,  địa  ngục,  có  pháp  nào  là  không  như 

thị? 

Sau  khi  bạn  chân  thật  giác  ngộ,  đại  từ,  đại  bi 

không phải tự nhiên lưu xuất ra hay sao? Cho nên đó 

gọi là “Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. Quan tâm 

chúng sanh, cúng dường chư  Phật, có  thứ  nào là lìa 

khỏi  chính  mình  đâu.  Việc  này  mới  dần  dần  đem 

chân tướng sự thật  làm  cho rõ ràng, hiểu cho tường 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tận, chân thật thông đạt thấu hiểu rồi, đó gọi là Hoa 

Nghiêm Tam muội. 

 “Hoa Nghiêm”  hai chữ này cách nói thế nào vậy? 

Trên  đề  kinh  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh”  đã  nói  qua,  “Tam  muội”  là  gì?  Tam 

muội là chánh thọ. “Hoa Nghiêm” cảnh giới này quá 

lớn, bao hàm cả tận hư không khắp pháp giới. 

Hiện tại chúng ta cũng đang giảng “Kinh Hoa 

Nghiêm”  các  vị  đã  xem  thấy  ở  trong  Phần  tựa,  đại 

chúng  của  pháp  hội  số  người  là  vô  lượng  vô  số  cõi 

Phật, vi trần số, đều là dùng số từ này để hình dung 

số người ngồi trong pháp hội. Đó là đem tất cả chúng 

sanh phân làm rất nhiều chủng loại khác nhau, giống 

như từng cái xã đoàn,từng cái xã đoàn của chúng ta 

mà nói, số mục thì vô lượng vô biên. Cái ý đó chính 

là nói  rõ cả thảy hư  không pháp giới, cũng chính  là 

nói  rõ  đó  là  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”, 

luôn không bao giờ rời khỏi tâm tánh. Cho nên toàn 

bộ kinh từ đầu đến cuối đều dạy bạn ngộ nhập, đó là 

đặc sắc của bộ kinh này, mỗi câu mỗi chữ đều giúp 

cho bạn ngộ nhập. 

Phía trước bạn nghe rồi không ngộ, không cần 

lo, phía sau vẫn còn, một biến không thể ngộ nhập thì 

thêm một biến nữa. Vì mục đích đó cho nên chúng tôi 

thường  giảng,  giúp  đỡ  bạn  chân  thật  nhận  biết  chân 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Nhận  biết  chân  tướng 

của vũ trụ nhân sanh chính là nhận biết bổn lai diện 

mục của chính mình. 

Nhà Thiền giảng rằng:  “Mặt mũi vốn có trước 

 khi cha mẹ sanh ra”  17. Giáo học của Phật pháp cũng  

không gì  khác hơn là giúp chúng ta nhận biết chính 

mình mà thôi, cho nên đây gọi là Hoa Nghiêm Tam 

muội. 

 “Hoa”  là thí dụ trong Đề kinh của Đại kinh. Ý 

nghĩa của nguyên văn tiếng phạn là: “Tạp hoa nghiêm 

sức”. Đó là đem cái pháp hội này, đem cái pháp môn 

này, thí dụ như là một cái vườn hoa rất lớn, trong cái 

vườn hoa này phẩm loại của các loài hoa, cỏ này đều 

tròn đầy, như nhau không hề kém khuyết, cho nên gọi 

là tạp hoa. 

 “Nghiêm”   là  trang  nghiêm,  nó  có  hai  tầng  ý 

nghĩa là trang nghiêm tự tánh và trang nghiêm pháp 

giới.  Tầng  ý  nghĩa  thứ  nhất:  Trang  nghiêm  tự  tánh, 

hiển thị tánh. Tự tánh có năng lực biến hiện ra cảnh 

giới,  đó  là  trang  nghiêm  của  tự  tánh;  Tầng  ý  nghĩa 

thứ hai là: Trang nghiêm đời sống của chúng ta. Đời 

sống vật chất, đời sống tinh thần của chúng ta đạt đến 

mỹ mãn mà người hiện tại gọi là “Chân, Thiện, Mỹ, 

Huệ”. Đó là ý thứ hai của  “Tạp Hoa Nghiêm sức”. 

Do đây có thể biết, Hoa Nghiêm Tam muội đơn 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





giản mà nói là nương duyên khởi của pháp giới nhất 

chân  vô  tận,  đó  là  lý  luận  nương  theo.  Các  vị  luôn 

phải ghi nhớ: “Pháp giới nhất chân”  chính là  “Chân 

 như bổn tánh” , chính là  “Lý nhất tâm bất loạn”  mà 

trong Tịnh Độ tông chúng ta nói. Dù những danh từ 

này  không  như  nhau,  nhưng ý  nghĩa  cảnh  giới  trong 

đó  hoàn  toàn  như  nhau,  Hoa  Nghiêm  gọi  là  “Pháp 

 giới  Nhất  Chân” ,  kinh  điển  Tịnh  Độ  tông  chúng  ta 

gọi là  “Nhất tâm bất loạn”.  Nhất tâm bất loạn chính 

là Pháp giới Nhất Chân; Pháp Giới Nhất Chân chính 

là Chân Tâm Bổn Tánh của chính mình. 

Phật  dạy  chúng  ta  làm  thế  nào  để  niệm  Phật. 

Trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  cho  chúng   ta  “Phát 

 tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm” . Còn trong “Kinh 

Di Đà” dạy chúng ta  “Nhất tâm hệ niệm”.  Bản dịch 

của Đại sư Cưu La Ma Thập, dịch là   “Nhất tâm bất 

 loạn” , bản dịch của đại sư Huyền Trang là  “Nhất tâm 

 hệ niệm” . 

Bạn  xem  đều  là  chú  trọng  nhiều  đến  chữ 

“nhất”. Nhưng chúng ta khi  học Phật thật  tế  mà nói 

chính là lơ là đi cái chữ “nhất” này, nên chúng ta học 

được  rất  khổ,  tốn  rất  nhiều  thời  gian,  rất  nhiều  tinh 

thần, vẫn cứ là không thể vào được cửa. Vậy lúc nào 

thì  có  thể  vào  được  cửa?  Thật  không  có  kỳ  hẹn. 

Thành  thật  mà  nói  chỉ  đến  hôm  nào  tâm  của  bạn 

“nhất”  rồi  thì  liền  vào  được.  Nhất  tâm  liền  vào,  nhị 

tâm  thì  không  vào,  nếu  bạn  muốn  nhập  môn  (nhập 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



môn Thiền tông gọi là kiến tánh, Tịnh tông chúng ta 

gọi là nhất tâm bất loạn), nhất tâm liền vào. 

 Nhất tâm, cái gì gọi là “Nhất tâm” ? 

Một  tạp  niệm  cũng  không  có,  đó  mới  gọi  là 

nhất  tâm,  có  một  tạp  niệm  thì  tâm  không  nhất.  Sự 

việc này nói ra thì dễ, khi làm thì sẽ rất khó. Ở trong 

kinh  nghiệm  tu  học  của  chúng  ta,  chúng  ta  hiểu  rõ 

nhất  tâm  khoảng  thời  gian  ngắn  thì  được,  thời  gian 

dài  thì  không  được,  trong  thời  gian  dài  thì  liền  xen 

tạp vọng tưởng, thì không được. Cái đạo lý này cùng 

chân tướng sự thật, chúng ta phải rõ ràng. 

Cho  nên  vì  sao  đại  đức  xưa  nói  với  chúng 

ta: “Đọc  kinh  không  bằng  đọc  chú,  đọc  chú  không 

 bằng niệm Phật”.  Nói lời nói này là đạo lý gì? Hiện 

tại chúng ta có thể hiểu được. Vì sao? 

Tụng kinh thì quá dài nên khi tụng rất dễ khởi 

vọng tưởng. 

Tụng chú ngắn hơn kinh, hay nói cách khác cơ 

hội  khởi  vọng  tưởng  tương  đối  ít,  nên  nói  đọc  kinh 

không bằng đọc chú. Thế nhưng vẫn là dễ dàng khởi 

vọng tưởng. Thí dụ nói “Chú Đại Bi” mọi người đọc 

rất thuần thục, bài “Đại Bi Chú” đó hơn 80 câu, bạn 

từ đầu đến cuối đọc qua một lần, trong đó bạn có thể 

không có một vọng niệm nào hay không? E rằng vẫn 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





là  có  một  hai  vọng  tưởng.  Các  vị  phải  nên  biết  nếu 

xen  tạp  một  hai  vọng  niệm,  thì  “Chú  Đại  Bi”  sẽ 

không  linh.  Nên  bạn  không  thể  nói  “Chú  Đại  Bi” 

không linh, không linh là bởi vì trong đó bạn xen tạp 

vọng tưởng ở trong, cho nên chú đó không linh. 

Còn khi bạn niệm Phật sáu chữ  “Nam Mô A Di 

 Đà  Phật”  này,  trong  sáu  cái  chữ  này,  đích  thực  là 

vọng  niệm  không  thể  xen  tạp  vào.  Đó  là  nói  rõ  sáu 

chữ  này  của  bạn  có  hiệu  quả,  tốt  hơn  nhiều  so  với 

niệm  chú.  Cho  nên  nói  tụng  chú  không  bằng  niệm 

Phật.  Nếu  như  thấy  sáu  chữ  này  vẫn  còn  hơi  nhiều, 

thì  bốn  chữ   “A  Di  Đà  Phật”,   vậy  thì  vọng  tưởng 

không thể lọt vào. 

Cho  nên  tôi  truyền  cho  các  vị  đồng  tu  cách 

mười  niệm.  Cách  mười  niệm  chính  là  mười  câu  “A 

Di Đà  Phật, A Di  Đà Phật. A Di Đà  Phật. A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật…”, mười câu, trong đó một vọng 

niệm  cũng  không  có.  Không nên  cho rằng  thời  gian 

này quá ngắn, chỉ cần thời gian một hai phút thì rất có 

hiệu  quả,  mỗi  ngày  tu  thêm  vài  lần,  niệm  nhiều  vài 

biến, rất có hiệu quả. Vì sao vậy? Bởi vì bạn một lòng 

chuyên niệm, bạn không có hoài nghi, không có xen 

tạp, không có gián đoạn, mười câu không gián đoạn, 

phù hợp Bồ Tát Đại Thế Chí đã nói  “Tịnh niệm tương 

 tục” ,  phù  hợp  cái  tiêu  chuẩn  này,  tịnh  niệm  tương 

tục. Tịnh niệm chính là không hoài nghi, không xen 

tạp, không gián đoạn.Bạn hiểu rõ cái đạo lý này, sau 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó bạn liền có thể thể hội được. 

Cộng  tu  và  chính  mình  tự  tu  không  hề  giống 

nhau,  trong  cộng  tu  vọng  tưởng  sẽ  giảm  ít,  còn  tự 

mình một người tu thì vọng tưởng sẽ nhiều. Nhất là 

Niệm  Phật  Đường  này  của  chúng  ta,  Niệm  Phật 

Đường  này  của  chúng  ta  ở  lầu  bốn,  có  đồng  tu  đến 

nói  với  tôi,  bước  vào  Niệm  Phật  Đường  xem  thấy 

thảy đều là Phật, dường như chính mình cũng là Phật 

vậy. Tốt quá bạn khởi lên cái ý niệm đó là Phật niệm, 

bạn không khởi các vọng niệm khác, đó là tương ưng. 

Khi bạn ở nhà niệm Phật, không tương ưng, đó là nói 

rõ chúng ta là phàm phu, phàm phu còn bị ảnh hưởng 

của  hoàn  cảnh.  Chính  bởi  vì  bạn  còn  bị  ảnh  hưởng 

của hoàn cảnh, chúng tôi  cung cấp cho các bạn một 

hoàn  cảnh  niệm  Phật,  để  Phật  đến  ảnh  hưởng  bạn, 

không để các thứ khác làm ảnh hưởng bạn. Xây Niệm 

Phật  Đường làm  tăng  thượng  duyên  cho  mọi  người, 

đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này,  hay  nói  cách  khác  cái 

Niệm  Phật  Đường  này  chính  là  Hoa  Nghiêm  Tam 

muội. 

Cho  nên  nhất  định  phải  nương  vào  nhất  tâm, 

nương vào chân tánh.  “Vô tận duyên khởi”18 đó chính 

là  nói  tận  hư  không  khắp  pháp giới,  tất  cả  cõi  nước 

chư  Phật,  Y,  Chánh  Trang  Nghiêm,  đều  là  từ  nhất 

tâm  biến  hiện  ra,  cái  nhất  tâm  này  là  nhất  tâm  của 

chính mình. 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Bạn  nghe  rồi  bạn  lập  tức  liền  có  hoài  nghi: 

“Tâm của tôi có sức mạnh lớn đến như vậy hay sao? 

Tôi thật có thể biến hay sao? Vậy tôi muốn biến một 

con bò, có nghĩ thế nào cũng nghĩ không ra, nó cũng 

không thể hiện tiền”. Cho nên sau khi nghe kinh rồi, 

trở về lại khởi vọng tưởng vậy thì hư rồi, đó thật gọi 

là  “Ba đời chư Phật đều bị hàm oan”. 

Phật  nói  cái  tâm  này,  tâm  rốt  cuộc  là  như  thế 

nào? Rốt cuộc là ở nơi đâu? Tìm không ra. Nếu bạn 

không  tin  tưởng,  hãy  trở  về  đọc  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”.  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật hỏi A Nan tôn giả, Phật hỏi ông tâm ở đâu? A 

Nan nói ra bảy chỗ, Phật đều lắc đầu phủ định. A Nan 

vốn  dĩ  cho  rằng  chính  mình  rất  thông  minh,  vừa  bị 

Phật hỏi, mới biết được chính mình là phàm phu sanh 

tử,  mê  hoặc  điên  đảo,  không  biết  được  thứ  gì.  Ông 

quay lại thỉnh giáo với Phật: 

- Con không biết được tâm ở chỗ nào, Phật nên 

nói cho con biết rốt cuộc tâm ở chỗ nào? 

Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói một đoạn rất dài, 

mười lần hiển  kiến, nói  rõ căn tánh của sáu  căn, đó 

chính  là  tâm  tánh  của  chính  mình.  Sáu  căn,  nhưng 

căn  tánh  Phật  chỉ  nói  một  căn,  đó  là  tánh  thấy  của 

nhãn căn, một căn thông suốt, căn tánh năm căn còn 

lại đều là chân tâm của chính mình. Đó mới là nói rõ, 

nói rõ một hiện tượng “chân vọng không hai”, không 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ tâm cùng thức không rời khỏi, A Lại Da Thức là 

vọng tâm. 

Trong  Thiền  tông  nói  A  Lại  Da  Thức  là  chân 

vọng hoà hợp. Vì sao vậy? Thể của A Lại Da Thức là 

chân tâm, hiện tướng là tác dụng của A Lại Da Thức 

là vọng tâm, chân vọng hoà hợp, chân vọng không hề 

lìa  nhau.  Cũng  giống  như  dùng  vàng  làm  món  đồ, 

vàng cùng món đồ không rời nhau, hai mà không hai, 

đó mới là chân tướng sự thật. 

Phật  hy vọng chúng ta hiểu  rõ cái  đạo lý này, 

cái  đạo  lý  này  nói  rõ  hư  không  pháp  giới  là  chính 

mình.  Nếu  như  nói  hư  không  pháp  giới  cùng  chính 

mình  là  một  thể,  chỗ  này  chỉ  có  thể  nói  là  gần  kề, 

ngay  giữa  vẫn  có  một  cách  biệt.  Vì  sao  vậy?  Hư 

không pháp giới là chính mình, nên nếu nói như vậy 

vẫn  còn  một  tầng  cách  biệt;  Hư  không  pháp  giới 

chính là chính mình, ở trong đây một chút ngăn cách 

cũng  không  có.  Sau  đó  chúng  ta  mới  hiểu  rõ,  vì  sao 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  rằng:   “Tình  dữ  vô  tình  đồng  viên  chủng 

 trí”  19. Câu nói này rất là khó hiểu, chỉ có người vào 

được  Hoa  Nghiêm  Tam  muội,  họ  mới  gật  đầu,  còn 

người  chưa  vào  được  Hoa  Nghiêm  Tam  muội,  họ 

càng nghe càng mê hoặc. Người chân thật hiểu được, 

đó gọi là  “Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”.  Ở 

trong “Kinh Bát Nhã” nói đó là vào được   “Căn bản 

87 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 trí” , sau đó từ nơi đây mà khởi hành thì chân tướng 

sự thật hoàn toàn thông đạt tường tận. Khởi hành của 

bạn đương nhiên không như  nhau. Khởi hành là gì? 

Chính  là  trên  kinh  điển  Phật  đã  nói: “Như  Lai  cùng 

 những vị đại Bồ Tát này, ở trong mười pháp giới tùy 

 loại hoá thân, tuỳ cơ nói pháp”. Đó chính là họ khởi 

hành. 


****** 

 













88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 044) 

Chỗ  này  các  đồng  tu  nhất  định  phải  chú  ý, 

người giác ngộ, triệt để giác ngộ thì được gọi là Phật, 

giác ngộ mà vẫn chưa triệt để thì gọi là Bồ Tát. Cho 

nên Bồ Tát là một người chân thật giác ngộ, dù giác 

ngộ tuy là chưa đạt đến cứu cánh viên mãn, nhưng họ 

cũng có năng lực tuỳ loại hoá thân. 

Chúng ta xem thấy ở trên “Kinh Hoa Nghiêm”, 

Bồ Tát  Viên Giáo Sơ Trụ, liền có cái  năng lực này, 

đáng  dùng  thân  gì  để  độ,  họ  liền  hiện  ra  thân  đó. 

Cũng  giống  như  53  vị  đồng  tham,  phía  sau  “Kinh 

Hoa Nghiêm” nói  tới 53 tham. 53 con người đó, họ 

thị  hiện  ra đều là người phàm, nam, nữ, già, trẻ các 

ngành các nghề đều có trong đó, đó chính là đời sống 

xã hội hiện thực của chúng ta,những người này đều là 

người thông minh. Hiện tại chúng ta một ngày từ sớm 

đến tối cũng là trải qua đời sống hiện thực như  53 vị 

đồng  tham,  nhưng  chúng  ta  là  một  người  hồ  đồ, 

không hề biết chút gì đối với chân tướng sự thật, cho 

nên trong tâm chúng ta có vọng tưởng, có lo lắng, có 

phiền não. Người minh bạch những thứ này thảy đều 

không  có,  người  minh  bạch  đến  giúp  những  người 

không  minh  bạch,  đó  gọi  là  Bồ  Tát  độ  hoá  chúng 

sanh, Bồ Tát là người minh bạch. 

 Cái gì gọi là độ hoá? 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Giúp đỡ chúng ta giác ngộ. Thế nhưng có phải 

họ giúp chúng ta giác ngộ, là chúng ta đều có thể giác 

ngộ hay không? Không nhất định! Đó gọi là căn tánh 

của người không như nhau. Người căn tánh lanh lợi 

rất  dễ  dàng,  các  Ngài  vừa  giúp,  thì  liền  giác  ngộ, 

người độn căn thì rất khó, thì không dễ gì giác ngộ. 

 Những ai là người căn tánh lanh lợi? 

Thành  thật  mà  nói,  phàm  hễ  người  không  quá 

tính toán, tâm phân biệt rất nhạt, tâm chấp trước cũng 

rất nhạt, bất cứ việc gì lớn hoá nhỏ, nhỏ hoá không, 

không hề gì, thì loại người này rất dễ ở trong pháp đại 

thừa khai ngộ. 

 Những ai là người độn căn? 

Đó  là  người  mà  tính  toán  từng  li,  phân  biệt 

chấp  trước,  thì  người  này  Phật  Bồ  Tát  xem  thấy  rất 

khó dạy, đó cũng chính là người mà trên “Kinh Địa 

Tạng”  đã  nói   “Cang  cường  nan  hoá” .  Họ  cang 

cường cái gì? Họ phân biệt, chấp trước, tình chấp rất 

nặng.  Phàm  hễ  tính  toán  từng  li,  vậy  thì  tương  đối 

phiền phức. 

May  mà  Phật  Bồ  Tát  độ  hóa  chúng  sanh,  các 

Ngài không vội vàng, đời này không thể thành tựu thì 

có thể đợi đến đời sau, đời sau vẫn không thể thành 

tựu  thì  đợi  đến  đời  sau  nữa.  Các  Ngài  có  thời  gian, 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



các Ngài không vội vàng gì. Cho dù bạn đọa vào cõi 

nào,  các  Ngài  đều  rõ  ràng,  đều  tường  tận.  Bạn  đời 

này  ở  cõi  người,  Ngài  biến  ra  một  người  đến  giúp 

bạn, tuy là bạn không tiếp nhận nhưng bạn cũng được 

nghe qua không ít, vậy là trong A Lại  Da Thức của 

bạn đã trồng được thiện căn rồi. Đến đời sau giả như 

chúng ta làm không được tốt nên phải đọa vào cõi súc 

sanh, thì những vị Phật, Bồ Tát này, lại sẽ biến thành 

súc sanh để làm bạn với chúng ta, cũng là ngày ngày 

giảng kinh nói pháp cho chúng ta nghe. Bạn phải biết 

trong  súc  sanh  cũng  có  Bồ  Tát  đang  giảng  kinh  nói 

pháp,  không  phải  các  vị  thường  hay  nghe  nói,  súc 

sanh cũng niệm Phật, súc sanh cũng vãng sanh, cũng 

đứng mà ra đi hay sao? 

Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát  mãi  mãi  không  rời 

khỏi  chúng  sanh: “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất 

 nhân”20.  Thế nhưng phải có một điều kiện, đó là con 

người  này  có  cái  ý  niệm  cầu  giác  ngộ  thì  Phật  mới 

không bỏ bạn, mới mãi mãi đi theo bạn, giúp đỡ bạn. 

Còn  nếu  như  bạn  căn  bản  không  có  cái  ý  niệm  cầu 

giác ngộ, Phật đành phải ở bên cạnh mà nhìn, chờ đợi 

lúc nào bạn có cái ý niệm cầu giác ngộ này, thì lúc đó 

Ngài mới đến, còn không có cái ý niệm này, thì Ngài 

sẽ không đến. 

Việc  này  không  phải  Ngài  không  từ  bi,  mà  vì 

bạn vẫn không muốn giác ngộ, vẫn không muốn thoát 

sanh  tử  ra  ba  cõi,  vẫn  không  muốn  thành  Phật,  thì 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Ngài  sẽ  không  đến.  Còn  bạn  có  cái  ý  niệm  này  thì 

Ngài liền đến. Chỗ này gọi là vạn hạnh, chỗ này gọi 

là  trang  nghiêm  quả  Phật.  Đó  chính  là  vô  tướng  có 

thể hiện ra tất cả tướng, có thể tùy cơ giáo hoá, tùy cơ 

nói  pháp,  tùy  loại  hiện  tướng,  tùy  cơ  nói  pháp,  đây 

cũng gọi là Hoa Nghiêm. 

Trang nghiêm tự tánh, trang nghiêm pháp giới, 

trang  nghiêm  chúng  sanh,  đó  là  ý  nghĩa  của  Hoa 

Nghiêm. 

Nhất  tâm  tu  học  thì  gọi  là  Tam  muội.  Lời  nói 

này là nói người sơ học chúng ta, chúng ta nhất tâm 

tu học thì gọi là Hoa Nghiêm Tam muội. Nói đến chỗ 

này,  chúng  ta  phải  dùng  rất  cụ  thể,  phải  thực  tiễn 

ngay trong cuộc sống. 

 Hoa Nghiêm Tam Muội tu thế nào? 

Y  theo  phương  pháp  lý  luận  của  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  mà  tu  học  thì  gọi  là  Hoa  Nghiêm  Tam 

muội. 

 Ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam Muội. 

Nếu  như  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới  mà  trên 

“Kinh Hoa Nghiêm” đã nói thì gọi là ngộ nhập Hoa 

Nghiêm  Tam  muội.  Bạn  phải  vào  cảnh  giới  mới 

được, còn như không vào được cảnh giới, bạn tuy là 

có  tu,  bạn  một  lòng  đang  tu,  nhưng  bạn  không  vào 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được cảnh giới. 

Nói  đến  ngay  chỗ  này,  có  phải  là  tôi  đang 

khuyên  bạn  tu  Hoa  Nghiêm  Tam  muội?  Không  sai! 

Là  khuyên  các  vị  tu  Hoa  Nghiêm  tam  muội.  Thế 

nhưng  chân  thật  là  nếu  phải  y  theo  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” mà tu thì thật phiền phức. Bạn xem chúng 

ta  giảng  qua  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  từ  đầu  đến  cuối 

một  lần, hiện  tại  chúng ta dự định  giảng hết  5 năm, 

giảng phía trước không biết được phía sau, giảng đến 

phía sau thì quên hết phía trước. Vậy bạn từ đâu mà 

khởi tu? Bạn không cách gì để tu. 

Thế nhưng có một phương pháp tốt nhất, đó là 

đến lầu 4 của Niệm Phật Đường niệm A Di Đà Phật, 

đó chính là viên mãn tròn đầy Hoa Nghiêm tam muội. 

“Kinh Hoa Nghiêm” đến sau cùng kết quy lại chính 

là Kinh Vô Lượng Thọ, vì đến cuối cùng của “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  là  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  với   “Mười  đại 

 nguyện  vương,  quy  về  cực  lạc”.   Cho  nên  Kinh  Vô 

Lượng Thọ này, đại đức xưa gọi là “Trung bổn Hoa 

Nghiêm” là có đạo lý, kinh này là bổn tóm lượt của 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”,  là  tinh  hoa  của  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”. Bộ kinh lớn thì quá rối rắm, quá nhiều, còn 

chân  thật  nói  đến  tu  hành  càng  đơn  giản  càng  tốt. 

Đơn giản đến sau cùng là bốn chữ “A Di Đà Phật”. 

Bốn cái chữ này chính là “Hoa Nghiêm Tam muội”. 

Nếu  bạn  niệm  đến  công  phu  thành  khối,  niệm  đến 

nhất tâm bất loạn, thì bạn liền ngộ nhập Hoa Nghiêm 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Tam muội, việc này chính là như vậy. 

Cho nên có rất nhiều đồng tu niệm Phật ở Niệm 

Phật Đường, cảnh giới đều rất không tệ, đều đã ngộ 

nhập rồi. Họ không biết được đó là Hoa Nghiêm Tam 

muội,  khi  nói  ra  họ  mới  biết  được  họ  đã  vào  Hoa 

Nghiêm  Tam  muội.  Hoa  Nghiêm  Tam  muội  có  cạn 

có sâu, hiện tại chúng ta mới vào được cạn, chưa đủ 

độ sâu, nếu như đủ sâuthì giống như chư Phật Bồ Tát 

vậy,  có  thể  tùy  loại  hoá  thân,  tùy  cơ  nói  pháp.  Tuy 

rằng không thể giống chư Phật Bồ Tát tự tại như vậy, 

nhưng  chúng  ta  ở  ngay  trong  đời  này  cũng  có  thể 

được  quả  vị  gần  giống.  Cái  quả  vị  gần  giống  này 

chính  là  người  thông  thường  hay  nói:  “Thấy  người 

nói  tiếng  người,  thấy  quỷ  nói  lời  quỷ”,  những  điều 

bạn nói ra đều có đạo lý, lời nói ra đều là khiến cho 

người nghe giác ngộ, đều là giúp đỡ họ giác ngộ, đó 

là vào được vị tương tợ. 

Thứ năm: “Cụ túc tổng trì bách thiên Tam-muội” 

[Đầy đủ tổng trì, trăm ngàn Tam-muội] 

Đây  là  lấy  “Hoa  Nghiêm  Tam  muội”  nói 

chung. 

 Một là “Bách thiên Tam muội” .  

“Bách thiên Tam muội”, “Vô lượng Tam muội” 

đó là dụng. 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cũng giống như trên Kinh Bát Nhã đã nói  “Bát 

 Nhã  Vô  Tri”.   “Vô  tri”  là  Căn  bản  trí,  Hoa  Nghiêm 

Tam muội là căn bản. Lại nói  “Vô Sở Bất Tri” , Vô sở 

bất tri là đức dụng của nó,đức năng của nó chính là 

tuỳ loại hoá thân, tùy cơ nói pháp, đó chính là Vô sở 

bất  tri.  Tuy  là  tùy  loại  hoá  thân,  tùy  cơ  nói  pháp, 

nhưng trong lòng  một  chút  ô nhiễm cũng không có. 

Đó  gọi  là  “Bách  thiên  Tam  muội”,  cũng  gọi  là  “Vô 

lượng Tam muội”. 

 Hai là “Tổng trì” .  

Hai cái chữ này, chính là phía trước đã nói đó là 

“Đà Ra Ni môn”. Đà Ra Ni là tiếng Phạn, dịch thành ý 

Trung Quốc là tổng trì. “Trì” ngày nay chúng ta gọi là 

nắm lấy, tổng trì ý nghĩa của hai chữ này chính là nói 

rõ, ý nghĩa chính là nói nắm lấy tổng cương lĩnh tổng 

nguyên tắc của nó. Vậy thì bạn dễ làm. 

Tổng trì này của chúng ta là pháp môn tổng trì 

giáo  hoá  chúng  sanh.  Nếu  bạn  có  năng  lực  đối  với 

chúng sanh chín pháp giới, giúp cho họ, dạy bảo cho 

họ. Chín pháp giới, trên từ pháp giới Bồ Tát dưới đến 

pháp giới địa ngục, chúng sanh chín cõi, bạn đều có 

năng lực, có trí tuệ, có phương tiện khéo léo để giúp 

đỡ cho họ, đó là bạn chân thật đạt được tổng trì. 

Thông  thường  chúng  ta  gọi  là  pháp  môn  tổng 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





trì,  chính  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh. Hiện tại chúng ta biết Kinh Vô Lượng Thọ là 

tinh  hoa  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  nên  nếu  như  bạn 

nắm  vững  được  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  thì  đó  chẳng 

phải Kinh Vô Lượng Thọ chính là tổng trì của “Kinh 

Hoa Nghiêm” hay sao? 

“Kinh Vô Lượng Thọ” này vẫn rất dài, nên từ 

xưa đến nay tổ sư đại đức nói với chúng ta ở trong bộ 

kinh  này  thì  Phẩm  thứ  6  “Phát  đại  thệ  nguyện”  là 

tổng  trì  của  bộ  kinh,  đó  là  tìm  ra  tổng  cương  lĩnh. 

Trong phẩm kinh này là 48 nguyện, trong 48 nguyện 

nàycác tổ sư đại đức đã công nhận nguyện thứ 18 là 

một  nguyện  quan  trọng  nhất  trong  48  nguyện.  Hay 

nói cách khác pháp môn tổng trì trong 48 nguyện là 

nguyện thứ 18. 

Nguyện thứ 18 nói cái gì?  “Mười niệm ắt vãng 

 sanh”. Đó là sau cùng qui kết về cái gì? Qui kết đến 

danh hiệu công đức không thể nghĩ bàn. Cứ như vậy 

mà qui nạp lại thì bạn mới tìm được pháp môn tổng 

trì là danh hiệu “A Di Đà Phật”, là bốn chữ này. Cho 

nên bạn niệm bốn chữ này,nhất tâm xưng niệm. Nhất 

tâm  là  chân  tâm,  trong  đó  không  có  vọng  tưởng, 

không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  chính  là 

nhất tâm. Nhất tâm thì là không có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, vậy thì vào lúc này nhất tâm của bạn 

không có giới hạn, vậy tâm của bạn lúc này bao lớn? 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tận hư không khắp pháp giới. Nếu như bạn có vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  tâm  của  bạn  liền  nhỏ, 

tâm liền có giới hạn. 

Cho  nên  vào  lúc  bạn  bước  vào  Niệm  Phật 

Đường thì buông bỏ vạn duyên, buông bỏ tất cả thân 

tâm thế giới, đều không cần nghĩ tưởng, chính là nhất 

tâm xưng danh. Vậy thì cái tâm này là chân tâm, cái 

tâm  này  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới.  Cái  sức 

mạnh  này  không  thể  nghĩ  bàn,  bạn  nhất  tâm  niệm, 

bạn liền tâm tâm tương ưng với chư Phật Như Lai. 

Phía trước chúng ta dùng sóng điện để làm thí 

dụ,  “Nhất  tâm  xưng  niệm”   cái  tần  suất  này  tương 

đồng với tần suất của chư Phật Như Lai phát ra, trong 

tự  nhiên  nó  liền  sẽ  liên  kết  thành  một  thể,  kênh  đài 

liền  sẽ  thông  nhau.  Thông  rồi  chính  là  chúng  ta 

thường nói “được gia trì”, Chư Phật Như Lai gia trì, 

chư  Phật  Như  Lai  bảo  hộ  bạn.  Bảo  hộ  gia  trì  là  ý 

nghĩa thế nào? Sóng của cái tâm này chúng ta, tương 

đồng với sóng tâm của Ngài phát ra, thông rồi thì kết 

nối,  nhưng  chỉ  cần  có  chút  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước thì không thông, không đúng kênh đài. 

Nguyện  thứ  18  chính  là  nói  cái  này.  Như  vậy 

chúng ta mới đem đỉnh cao của Phật pháp, chóp cao 

nhất của Phật pháp, nắm chắc được pháp môn tổng trì 

cao nhất. Cho nên Niệm Phật Đường niệm câu Phật 

hiệu này, vậy thì còn gì bằng. Câu Phật hiệu này tỉ mỉ 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





mà nói  chính là 48 nguyện, 48 nguyện tỉ mỉ  mà nói 

chính là Kinh Vô Lượng Thọ, “Kinh Vô Lượng Thọ” 

tỉ mỉ mà nói chính là “Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  Kinh”,  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  tỉ  mỉ  mà  nói 

chính  là  tất  cả  pháp  mà  49  năm  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đã nói, sau đó chúng ta tự nhiên liền hiểu rõ. 

Vì  sao  mọi  người  ở  nơi  khác  niệm  Phật  cùng 

với  Niệm  Phật  Đường  này  của  chúng  ta  niệm  Phật 

thọ dụng không như nhau? Đạo lý gì vậy? Ở chỗ này 

niệm  Phật  thì  có  rất  nhiều  người  niệm  Phật  hiểu  rõ 

được cái đạo lý này, đó gọi là người minh bạch đang 

niệm  Phật.  Còn  các  Niệm  Phật  Đường  khác,  niệm 

một câu A Di Đà Phật nhưng đối với đạo lý của A Di 

Đà Phật, hàm hồ rối rắm không rõ ràng, cũng làm ra 

vẻ  ở  nơi  đó  niệm,  âm  thanh  niệm  cũng  không  niệm 

sai, nhưng tần suất không như nhau không thể tương 

thông, khác nhau chính ngay chỗ này. 

Vậy  vì  sao  ở  chỗ  này  người  tường  tận  đạo  lý 

nhiều  như  vậy?  Vì  chỗ  này  ngày  ngày  đang  giảng 

kinh, ngày ngày đang giảng cái  đạo lý này, cho nên 

niệm Phật ở cái Niệm Phật Đường này cùng nơi khác 

niệm Phật thọ dụng không như nhau. Người hiện tại 

gọi  là  từ  trường  không  như  nhau,  chúng  ta  gọi  là  ở 

đây đang phát ra sóng âm, sóng điện không như nhau, 

còn sóng ở đây cùng với kênh đài của chư Phật Như 

Lai, cùng A Di Đà Phật tương thông lẫn nhau. 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cũng  giống  như  xem  truyền  hình  vậy,  ở  đây 

không có quấy nhiễu, bạn đến đây xem hình ảnh rất rõ 

ràng, đến nơi khác xem cũng có thể xem thấy, nhưng 

hình ảnh đó không rõ ràng chỉ mờ mờ thôi. Vì sao vậy? 

Có  quấy  nhiễu.  Quấy  nhiễu  là  gì  vậy?  Tất  cả  chúng 

sanh nghĩ tưởng xằng bậy bị sóng đó quấy nhiễu. Còn 

ở chỗ này niệm Phật, nơi đây mọi người đều là dùng 

tâm thanh tịnh, cho nên không có quấy nhiễu. Khi bạn 

cảm giác được, rất là tường tận, thì vừa bước vào Niệm 

Phật Đường, bạn liền cảm thấy rất hoan hỉ, tâm địa rất 

thanh tịnh, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Cho nên đồng tu ở nơi khác đến đây niệm Phật, 

muốn trở về xây dựng Niệm Phật Đườngcũng giống 

như  cái  Niệm  Phật  Đường  này  vậy,  để  mọi  người 

cùng nhau  một  nhóm  niệm  Phật,  hiệu  quả  có  thể  so 

với  ở  đây  không?  Vẫn  là  phải  kém  hơn  một  bậc. 

Nguyên nhân này do đâu? Phải mỗi ngày giảng kinh, 

ngày  ngày  khế  nhập,  giải  hành  phải  tương  ưng  vậy 

mới được. Còn chỉ có hành môn không có giải môn, 

vẫn là có phiền não. 

Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Sớ  Sao,  Đại  sư 

Thanh  Lương  đã  nói:   “Có  giải  không  hành,  tăng 

 thêm  tà  kiến,  có  hành  không  giải,  tăng  thêm  vô 

 minh” . Ngài nói được rõ ràng như vậy, nên nhất định 

phải  giải  hành  tương  ưng.  Chỗ  tốt  của  đạo  tràng 

chúng ta ngày nay chính là giải hành tương ưng. 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Có lẽ đồng tu nghe lời nói này rồi lại hoài nghi, 

ngày trước nghe nói Niệm Phật Đường của lão pháp 

sư  Ấn  Quang  không  có  giảng  kinh,  chỉ  là  một  câu 

Phật  hiệu  niệm  đến  cùng.  Vậy  thì  việc  này  nói  thế 

nào  đây?  Lão  pháp  sư  Ấn  Quang  thì  được,  thời  đại 

của Lão pháp sư Ấn Quang thì được, tốp người của 

Niệm Phật Đường  Lão pháp sư Ấn Quang thì được, 

còn chúng ta ngày nay không được. Vì sao? Căn tánh 

của  chúng  ta  ngày  nay  không  giống  như  các  Ngài, 

vào  lúc  đó  người  bước  vào  Niệm  Phật  Đường  tuy 

không hiểu sâu đối với đạo lý này, nhưng họ không 

có  vọng  tưởng,  họ  chân  thật  có  thể  buông  bỏ  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  nhất  tâm  bước  vào 

Niệm Phật Đường để niệm Phật, vậy thì được, vậy thì 

không  cần  phải  giảng  kinh.  Còn  nếu  như  nghi  hoặc 

của chúng ta nhiều, phân biệt rất nặng, chấp trước rất 

sâu,  nên  nếu  như  bạn  không  ở  trong  kinh  giáo  đem 

cái  loại  tâm  này  tiêu  trừ  hoá  giải,  thì  bạn  bước  vào 

Niệm Phật Đường không có được lợi ích. 

Cho nên con người, thời điểm, nơi chốn không 

như  nhau,  nên  vào  lúc  đó  loại  phương  pháp  đó  của 

Ngài là khế cơ, khế hợp với căn cơ thời đại đó. Ngày 

nay thời đại hiện tại này của chúng ta, làm như vậy 

không thể khế hợp với căn cơ đại chúng, cho nên hiệu 

quả nhận được kém xa không thể so sánh với thời đại 

đó.  Cái  đạo  lý  này  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu 

nguyên tắc trên kinh này đã nói,tùy cơ nói pháp, tùy 

cơ  ban  giáo.  Phương  thức  ban  bố  giáo  hoá  không 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giống như thời trước, nên nếu dùng phương thức đó 

của Ngài đem áp dụng vào hiện tại thì chúng ta người 

được lợi ích sẽ ít. Cũng vậy hiện tại loại phương pháp 

này của chúng ta, nếu đem về quá khứ đó của Ngài, 

không  những  không  có  lợi  ích,  còn  gây  thêm  phiền 

phức. Cho nên nhất định phải hiểu được khế cơ, khế 

lý, đó mới là phương tiện khéo léo. 

Trong  “Bách thiên Tam muội”.  Tam muội này 

chúng ta  phải  đơn giản  giải  thích,  cùng  ý  nghĩa  của 

“Hoa  Nghiêm  Tam  muội”  nhưng  không  như  nhau: 

Hoa Nghiêm Tam muội trực tiếp có thể gọi là Chánh 

thọ, thế nhưng Chánh thọ có cạn sâu rộng hẹp không 

đồng,  còn  Hoa  Nghiêm  Tam  muội  là  đạt  đến  cứu 

cánh viên mãn. 

Thực tế mà nói chỉ cần “Ngộ nhập Hoa Nghiêm 

Tam muội” thì con người này chính là Viên Giáo Sơ 

Trụ Bồ Tát,ở trong Tịnh Độ tông chúng ta, họ chính 

là lý nhất tâm bất loạn, họ không phải là sự nhất tâm. 

Lý nhất tâm bất loạn mới là Hoa Nghiêm Tam muội, 

sự  nhất  tâm  bất  loạn  không  phải.  Cho  nên  ý  nghĩa 

Tam muội trong Hoa Nghiêm Tam muội ở phía trước 

sâu, còn ý nghĩa của Tam muội phía sau ở Bách thiên 

Tam muội này thì cạn. 

Còn hiện tại thì chúng ta có thể học tập “Thiện 

 tâm  nhất  xứ  trụ  bất  động”  21,  đó  cũng  gọi  là  Tam 

muội, nhưng  cái  ý này thì  rất cạn, đó chỉ  là cái  tâm 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thuần thiện. Cái gì gọi là thiện? Tiêu chuẩn của thiện 

ở đâu vậy? Chúng ta dùng mười thiện đơn giản nhất 

của nhà Phật, đó là năm giới mười thiện. Cái tâm này 

tuyệt đối không dao động trong tất cả mọi thời, tất cả 

mọi nơi, tất cả mọi hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật 

chất, đều có thể bất biến, bạn có thể kiên trì, bạn có 

thể giữ lấy ngũ giới thập thiện này: “Thân” không sát 

sanh, không trộm cắp, đồng tu tại gia không tà dâm; 

“Miệng” không vọng ngữ, không hai chiều, không ác 

khẩu,  không  thêu  dệt;  “Ý”  không  tham,  không  sân, 

không si. Nếu bạn có thể kiên trì giữ được mười thiện 

này,  mọi  lúc mọi  nơi đều có thể không thay đổi, đó 

cũng gọi là Tam muội. Bạn dùng loại tâm này ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày,  đối  nhân  xử  thế  tiếp 

vật,  không  luận  làm  bất  cứ  sự  việc  gì,  đó  chính  là 

“Bách  Thiên”.  “Bách  thiên”  là  từ  trên  sự  mà  nói, 

không  luận  bất  cứ  sự  tướng  gì  đều  tương  ưng  với 

mười  thiện  tâm,  đều  không  rời  khỏi  mười  cái  tâm 

này, đó gọi là Bách thiên Tam muội, cũng gọi là Vô 

lượng Tam muội. Cho nên loại Tam muội này, thực 

tế mà nói hiện tại chúng ta phải nên học tập. 

Còn  Hoa  Nghiêm  Tam  muội,  chúng  ta  đích 

thực  tường  tận  hiểu  rõ  cái  ý  nghĩa  này  là  chúng  ta 

không  dễ  gì  ngộ  nhập.  Thế  nhưng  Bách  thiên  Tam 

muội có thể giúp cho chúng ta ngộ nhập Hoa Nghiêm 

Tam muội, có thể làm đến được cái điểm này, chúng 

ta  niệm  Phật  nhất  định  nắm  chắc  được  phần  vãng 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh. 

“Duyên” là hoàn cảnh nhân sự, “Cảnh” là hoàn 

cảnh vật chất. Cả thảy đời sống của chúng ta đều bao 

gồm ngay trong tất cả hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh 

vật chất này, chúng ta luôn không thể nào thoát khỏi 

hai  loại  hoàn  cảnh  này.  Ở  trong  hai  loại  hoàn  cảnh 

này, tức là ở ngay trong cuộc sống thường ngày của 

chúng  ta,  nhất  định  phải  tương  ưng  với  Thập  thiện 

nghiệp đạo. Cố gắng nhớ lấy câu nói này, nhất định 

phải làm cho bằng được. Sau đó là ngay trong hai đến 

sáu thời, giữ chặt lấy một câu danh hiệu A Di Đà, vậy 

là bạn đã  “Đầy đủ tổng trì, trăm ngàn Tam muội”22. 

Câu này ngay hiện tại chúng ta có thể làm đến được. 

Đồng tu ở khu vực Singapore, có thời gian liền 

phải  đến  cái  Niệm  Phật  Đường  này  niệm  Phật,  đến 

nơi đây để niệm Phật là câu kinh văn “Cụ túc tổng trì 

 Bách  Thiên  Tam  muội”  này  liền  thực  tiễn  được  rồi. 

Bạn tưởng tượng xem, bạn ở Niệm Phật Đường niệm 

Phật là bạn đã giữ lấy được tổng trì Bách thiên Tam 

muội  cũng  đầy  đủ,  vì  khi  bạn  niệm  Phật  sẽ  không 

khởi lên ác niệm, sáu căn đều sẽ tương ưng với mười 

thiện.  Ở  Niệm  Phật  Đường  nơi  đây  tiếp  nhận  huấn 

luyện,  tiếp  nhận  rèn  luyện,  dùng  ở  ngay  trong  đời 

sống, dùng ở trong công việc, dùng ở ngay trong giao 

tiếp, bạn liền được lợi ích chân thật. 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





CHÁNH  KINH:  “Trụ  thâm  Thiền  Định,  tất  đổ  vô 

lượng chư Phật” 

 [Dịch  nghĩa:  Trụ  Thiền  Định  sâu,  đều  thấy  vô 

 lượng chư Phật] 

Đoạn  phía  trước  là  nói   “Định,  Huệ  đẳng  trì” , 

còn đoạn kinh văn này cũng không dài chỉ có hai câu, 

nói ra là  “Từ thể khởi dụng” . Chúng ta phải nên làm 

cách nào học tập? 

Thứ  nhất:  “Trụ  thâm  thiền  định” [Trụ  sâu  thiền 

định] 

“Thâm  thiền  định”  là  gì?  Ở  trong  Kinh  Đại 

Tập, Thế Tôn nói: “Một câu danh hiệu A Di Đà Phật 

 này chính là Thâm diệu thiền”.  Cho nên các vị xem 

thấy câu này, không cần phải đi tham thiền nữa, vậy 

thì bạn làm sai hết rồi. Pháp môn niệm Phật là Thâm 

diệu  thiền,  không  phải  là  thiền  thông  thường.  Ngay 

chỗ này “Trụ thâm thiền định”, chính là dạy bạn đem 

cái tâm trụ ngay trong danh hiệu A Di Đà Phật, chính 

là  bạn  đang  “Trụ  thâm  thiền  định”,  vào  mọi  lúc,  ở 

mọi nơi, trong lòng đều có A Di Đà Phật. 

Trong Kinh Kim Cang, Tôn giả Tu Bồ Đề thỉnh 

giáo với Thích Ca Mâu Ni Phật hai vấn đề: Một cái là 

 “Làm thế nào hàng phục vọng tưởng”  23, cái tâm đó là 

vọng tưởng, vọng niệm của ta quá nhiều làm thế nào 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có thể tiêu trừ được vọng niệm, đó là một vấn đề lớn; 

Thứ hai là  “Tâm phải trụ vào nơi đâu?”  24, tâm phải 

an trụ vào chỗ nào? Thích Ca Mâu Ni Phật đã khai thị 

cho ông ấy, giảng giải cho ông ấy, giải thích hai vấn 

đề  này,  liền  giảng  ra  một  bộ  “Kinh  Kim  Cang  Bát 

Nhã  Ba  La  Mật”.  Chúng  ta  sau  khi  khế  nhập  vào 

pháp môn Tịnh Độ, xem thấy Thích Ca Mâu Ni Phật, 

trả lời tôn giả Tu Bồ Đề hai vấn đề này, cảm thấy rất 

lôi thôi, rất rối rắm, nói ra nhiều lời đến như vậy. Các 

vị đọc qua Kinh Kim Cang  “Vân hà ưng trụ”, “Vân 

 hà hàng phục kỳ tâm” , các vị biết hay chưa? Vẫn là 

chưa  biết!  Không  biết  đó  chẳng  phải  là  uổng  phí, 

chân  thật  không  sai  đích  thực  là  chẳng  uổng  phí. 

Thích Ca Mâu Ni Phật làm gì có nói lời thừa, Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  nói  với  những  người  đó,  là 

ứng với căn cơ của chúng sanh có loại căn tánh đó. 

Những người đó nghe được cách nói  này  của  Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật,  họ  giác  ngộ,  họ  thấu  hiểu,  ứng  cơ 

nói pháp. Còn chúng ta không phải là căn cơ trên hội 

Bát Nhã, cho nên chúng ta nghe rồi, nghe không hiểu, 

còn trách Thích Ca Mâu Ni Phật là nhiều lời. Vì sao 

trách  Ngài  là  nhiều  lời  vậy?  Nếu  như  chúng  ta  với 

loại  căn  tánh  hiện  tại  này,  thì  hiện  tại  loại  căn  tánh 

này, nếu như chúng ta thỉnh giáo với Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  rằng:   “Làm  thế  nào  hàng  phục  vọng  tâm?”  

Thích Ca Mâu Ni Phật nhất định sẽ rất đơn giản mà 

nói  “A Di Đà Phật” , một câu A Di Đà Phật, hết thảy 

vọng niệm đều diệt hết, bạn xem rất đơn giản, làm gì 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





nói  nhiều  lời  thừa  như  vậy?  Bạn  lại  hỏi  tiếp:   “Tâm 

 này phải làm thế nào an trụ?”   “A Di Đà Phật”,  tâm 

an trú trên câu A Di Đà Phật thì tốt rồi. 

Bạn  xem  thấy  chỉ  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  cả 

thảy  vấn  đề  đều  giải  quyết  hết,  viên  mãn  tròn  đầy. 

Cao minh hơn nhiều so với Kinh Kim Cang, vậy bạn 

mới  thể  hội  được  công  đức  của  danh  hiệu  A  Di  Đà 

Phật không thể nghĩ bàn, không phải là điều mà Kim 

Cang Bát Nhã có thể so sánh được. Tụng Kinh Kim 

Cang  tụng  hết  nửa  ngày,  bạn  vẫn  chưa  hiểu  được, 

nhưng  chỉ  một  câu  A  Di  Đà  Phật  này  thật  có  hiệu 

quả, liền có thể đánh bạt được vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của bạn, liền có thể làm cho tâm chúng ta 

an trụ trong câu A Di Đà Phật, ngay trong câu danh 

hiệu này. Đó gọi là Trụ Thâm Thiền định. 

Cho nên Pháp môn này, vì sao tất cả chư Phật 

Như Lai đều tán thán, tại vì sao tất cả chư Phật Như 

Lai đều cực lực đề xướng đối với tất cả chúng sanh 

chín pháp giới? Vì sao không ngừng đang giới thiệu, 

không ngừng đang thúc đẩy? Vì nó thật tốt, chân thật 

là đơn giản dễ hiểu, ổn định dễ dàng, thành tựu cao 

hơn rất nhiều so với các pháp môn khác. 

Bạn từ trong pháp môn Bát Nhã mà tu, từ trong 

Thiền tông mà tu, tu đến  “Minh tâm kiến tánh”  mới 

là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, muốn tu đến Thập Hồi 

Hướng tròn đầy phải dùng một A Tăng Kỳ kiếp, lại 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tiếp  tục  tu  đến  Thất  địa  Bồ  Tát  là  mất  thêm  một  A 

tăng kỳ kiếp nữa là hai A Tăng Kỳ Kiếp, tiếp tục tu 

đến Pháp vân địa là mất thêm một A tăng kỳ kiếp nữa 

là ba A Tăng kỳ kiếp, có vậy bạn mới biết được khó 

cỡ  nào.  Bạn  từ  thiền,  từ  trên  hội  Bát  Nhã  thật  khó, 

nhưng từ một câu A Di Đà Phật, sanh đến Thế Giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  một  phẩm  phiền  não  chưa 

đoạn, nhưng trí tuệ đạo lực, thần thông, đức năng của 

họ là tùy loại hoá thân, tuỳ cơ nói pháp, năng lực của 

họ tương đương với Bồ Tát Bát Địa, bạn mới biết các 

Phật pháp đại thừa khác làm sao có thể so sánh? 

Chúng  ta  nói  những  lời  này  tuyệt  đối  không 

phải  vì  chúng  ta  tu  Tịnh  Độ  nên  chính  mình  khoa 

trương  chính  mình,  như  lão  ông  bán  dưa  tự  bán  tự 

khoe. Không phải vậy! Mà sự thật chính là như vậy, 

quyết định không phải là tự khoa trương chính mình 

mà chèn ép người khác, không phải vậy, mà đó hoàn 

toàn là chư Phật Như Lai đã nói, sự thật như vậy. 

Các  pháp  môn  khác  không  phải  không  tốt, 

nhưng nhất định phải có căn cơ nhất định, duy chỉ có 

pháp  môn  này   “Ba  căn  trùm  khắp,  lợi  độn  gồm 

 thâu”  25 .   Thượng  thượng  căn  tu  pháp  môn  này,  Văn 

Thù, Phổ Hiền đó là bậc thượng thượng căn, chúng ta 

xem thấy  trên hội  Hoa Nghiêm,  các  Ngài cũng phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, phát nguyện thân cận A Di 

Đà Phật, đó chân thật là thượng thượng căn sanh đến 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thật  Báo  Trang 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Nghiêm Độ  thượng thượng phẩm thượng sanh, sanh 

đến bên đó liền làm Phật rồi. Hạ hạ căn, đó là phàm 

phu chúng ta, một phẩm phiền não cũng chưa đoạn, 

sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, Phàm thánh 

đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh. Nhưng Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc là pháp giới bình đẳng, chỗ này 

quá  hi  hữu,  cũng  chính  là  nói  phàm  phu  chúng  ta 

sanh  đến  nơi  đó,  ở  chung  với  Văn  Thù,  Phổ  Hiền. 

Mười phương thế giới đều không có tình huống này, 

bạn phải đồng một giai tầng này, còn không thì không 

cách gì ở chung được. Như cái địa cầu này của chúng 

ta,  địa  cầu  này  cũng  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ, 

trong đây cũng có cả Phật Bồ Tát tu hành ở nơi đây, 

có  A  La  Hán  tu  hành  ở  nơi  đây,  nhưng  phàm  phu 

chúng  ta  không  nhìn  thấy  được,  vì  chúng  ta  không 

đồng  một  giai  tầng  thì  không  cách  gì  thấy  được, 

không gặp được. Nhưng Thế Giới Cực Lạc thì không 

như vậy, Văn Thù Phổ Hiền đều là những vị Bồ Tát 

Đẳng  Giác,  cùng  ở  chung  với  phàm  phu,  cùng  ngồi 

nghe A Di Đà Phật giảng kinh, xếp hàng mà ngồi, đó 

chính  là  chỗ  mà  mười  thế  giới  không  có.  Cho  nên 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  pháp  giới  bình 

đẳng. Vì sao vậy? Nhân bình đẳng, đều là niệm A Di 

Đà  Phật  vãng  sanh,  đó  là  nhân  bình  đẳng,  còn  đến 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc là quả bình đẳng, thọ 

dụng  bình  đẳng,  tất  cả  đều  bình  đẳng,  cho  nên  mới 

gọi pháp môn này là không thể nghĩ bàn. 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đó chỉ nêu ra một  thí dụ ở trong tác dụng mà 

nói, còn các tác dụng khác thì không thể nghĩ bàn, vô 

lượng vô biên. Chỗ này chỉ nêu ra một cái. 

Thứ hai: “Tất đổ vô lượng chư Phật” [Đều thấy vô 

lượng chư Phật] 

Vô lượng chư Phật Như Lai bạn đều thấy được, 

chỉ có Thế Giới Tây Phương Cực Lạc mới có thể làm 

được điều này. Vô lượng chư Phật là bao gồm có cả 

chúng  ta  ở  trong  đó.  Cho  nên  người  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc xem thấy những người chúng ta đây 

đều thành Phật rồi. Vì sao vậy? Họ thành Phật rồi, họ 

thành Phật xem thấy tất cả chúng sanh thảy đều thành 

Phật. Đó là họ chân thật thành Phật rồi, nếu như họ 

còn  thấy  có  một  chúng  sanh  chưa  thành  Phật  thì 

thành  thật  mà  nói,  có  nghĩa  là  chính  họ  chưa  thành 

Phật. 

Nói như vậy bạn lại thấy kỳ lạ, vì nếu xem thấy 

chúng ta đều thành Phật, Phật còn có thể đến độ Phật 

hay  sao?  Không  sai!  Phật  xem  thấy  chúng  ta  chân 

thật  là thành Phật  rồi, thế nhưng  hiện tại bạn còn là 

một vị Phật hồ đồ, họ xem thấy chúng ta thành Phật, 

không sai,  nhưng  họ  xem  thấy  hiện  tại  chúng ta  mê 

mà  không  giác.  Làm  sao  là  giả  được  chứ?  Là  thật, 

cho nên họ giúp đỡ chúng ta giác ngộ. Họ biết chúng 

ta “Bổn giác vốn có, bất giác vốn không”, cho nên họ 

nắm chắc, có lòng tin, nhất định giúp đỡ chúng ta có 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thể giác ngộ. Lý luận này căn cứ vào ngay chỗ này, 

tất cả chúng sanh chúng ta “Bổn giác vốn có, bất giác 

vốn  không”,  là  Phật  thật  quyết  định  không  phải  là 

Phật giả. 

Cho  nên  chúng  ta  giảng  Đại  kinh  này  không 

phải  là  kinh  thông  thường,  vì  kinh  thông  thường 

chúng ta không nói những lời này, nói rồi chỉ phí sức, 

phải  giải  thích  rất  tỉ  mỉ,  để  lỡ  rất  nhiều  thời  gian, 

người khác cũng chưa chắc có thể thể hội được. Hiện 

tại  trong  giảng  đường  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

giảng  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

cùng Kinh Vô Lượng Thọ là một bộ kinh, bổ khuyết 

lẫn  nhau,  mọi  người  ngày  ngày  ở  nơi  đây  huân  tập, 

lời nói liền thuận tiện nhiều hơn. 

Tôi  dạy  các  vị  đồng  tu,  hãy  xem  tất  cả  chúng 

sanh  đều  là  Phật,  đích  thực  là  Phật  thật,  còn  phàm 

phu  chỉ  có  một  mình  ta,  một  mình  ta  là  phàm  phu. 

Người khác đều là chư Phật Như Lai, không luận họ 

làm  thiện  làm  ác,  chúng  ta  đều  phải  nghĩ  đó  là  các 

Ngài tuỳ loại hoá thân, tuỳ cơ thị hiện, là các Ngài thị 

hiện cho chúng ta xem, ta cần phải ở trong cảnh giới 

thị hiện mà tu hành. Tu cái hạnh gì? Tu cái hạnh bình 

đẳng.  Đó  là  thành  tựu  Phật  đạo  của  chính  mình. 

Thiện  hạnh  của  họ  chúng  ta  thấy  rõ  ràng,  tâm  địa 

thanh  tịnh  không  nhiễm,  không  thể  dính  mắc.  Ác 

hạnh  của  họ  chúng  ta  cũng  thấy  tường  tận,  cũng 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thanh  tịnh  không  nhiễm.  Cho  nên  ở  trong  cảnh  giới 

chúng  ta  luyện  cái  gì?  Chúng  ta  ở  trong  đây  tu  tâm 

thanh  tịnh,  tu  tâm  bình  đẳng,  tu  tâm  chánh  giác, 

chúng ta  đang  tu  cái  này.  Nếu  như  không  có những 

cảnh giới này hiện tiền, Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác 

của chúng ta đến nơi đâu để tu? Cho nên những cảnh 

giới  này  giúp  đỡ  chúng  ta,  thành  tựu  Thanh  Tịnh 

Bình Đẳng Giác của chúng ta, vậy họ không phải là 

thiện tri thức của ta là gì? Họ không phải  chư Phật 

Như Lai thị hiện vậy lại là gì? 

Ngoài ra còn có một đạo lý, việc này trên kinh 

Phật thường nói câu mọi người đều quen thuộc, đó là 

 “Cảnh tuỳ tâm chuyển” . Chúng ta là dùng tâm Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác để nhìn tất cả chúng sanh thì tất 

cả  chúng  sanh  liền  thành  Phật,  tất  cả  chúng  sanh 

chính  là  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác.  Thanh  Tịnh 

Bình  Đẳng  Giác  nói  ở  trên  đề  kinh  này  là  biệt  hiệu 

của A Di Đà Phật. A Di Đà Phật gọi là Thanh Tịnh 

Bình  Đẳng  Giác.  Cho  nên  cảnh  duyên  thành  tựu 

Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  cho  chính  chúng  ta,  ta 

dùng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác để xem pháp giới 

tất cả chúng sanh, tình dữ vô tình chân thật đồng viên 

chủng  trí,  chúng  sanh  hữu  tình  là  Thanh  Tịnh  Bình 

Đẳng  Giác,  chúng  sanh  vô  tình  cũng  là  Thanh  Tịnh 

Bình Đẳng Giác, vậy thì làm sao không vào cảnh giới 

này  chứ?  Đó  gọi  là  tùy  thời  ngộ  nhập  Hoa  Nghiêm 

Tam muội. 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Tôi  dạy  các  vị  phương  pháp  này  tốt.  Nếu  bạn 

có  thể  thường  hay  đem  cái  tâm  này  chuyển  đổi  lại, 

thường  hay  thấy  như  vậy,  lâu  ngày  dài  tháng  trong 

bất tri bất giác bạn thật có thể tùy thời ngộ nhập Hoa 

Nghiêm  Tam  muội.  Vậy  chúng  ta  ở  Niệm  Phật 

Đường  niệm  Phật,  cái  sức  mạnh  đó  thì  lớn,  chuyển 

biến cái sóng tư tưởng bất thiện của tất cả chúng sanh 

thế  gian  này.  Liệu  chúng  ta  có  năng  lực  làm  được 

điều  này  hay  không?  Khẳng  định  có  thể  làm  đến 

được.  Thế  gian  tuy  có  tai  nạn,  cho  dù  tai  nạn  này 

chúng  ta  không  có  năng  lực  có  thể  hoá  trừ,  nhưng 

nhất định cũng có thể làm cho tai nạn này giảm nhẹ, 

làm  cho  tai  nạn  này  kéo  lui  về  sau.  Ở  trong  đây  có 

đạo  lý,  đó  là  sóng  tư  tưởng  của  chúng  ta  là  Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác.Sức mạnh của tần sóng này rất 

mạnh,  lại  có  nhiều  người  như  vậy,  mọi  người  cùng 

nhau tu tập, lại có thể được tất cả chư Phật Như Lai 

gia trì. Trong đây có đạo lý của nó, có lý luận, không 

phải tuỳ tiện nói. Cho nên chúng ta hiểu được cái đạo 

lý này, tường tận lý cùng sự này, tín tâm của chúng ta 

liền khẳng định, một  chút hoài  nghi  cũng không có, 

chúng ta bước vào Niệm Phật Đường chân thật là tự 

độ, độ người, cứu mình, cứu người, chân thật là cứu 

độ tất cả chúng sanh. 

Cho nên đối với những sự cùng lý này, nếu như 

bạn  không  tường  tận,  không  thấu  triệt,  vậy  thì  bạn 

làm gì có được loại tín tâm kiên định này. Không có 

tín tâm kiên định này, tuy niệm Phật, nhưng sóng tư 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tưởng niệm Phật không có được sức mạnh như vậy, 

hay  nói  cách  khác  không  đủ  sức  mạnh  để  chuyển 

nghiệp  lực  của  chúng  sanh.  Chúng  ta  đích  thực  là 

may  mắn  mới  có  thể  gặp  được  đại  pháp  này,  gặp 

được  pháp  thuần  chánh  này,  pháp  môn  đệ  nhất  chư 

Phật  Như  Lai  độ  chúng  sanh  thành  Phật  đạo.  Cũng 

giống như Cư Sĩ Bành Tế Thanh đã nói: “Một ngày từ 

 vô lượng kiếp đến nay hi hữu khó gặp”.  

Chúng  ta  gặp  được  rồi,  bạn  nói  xem  việc  này 

may mắn cỡ nào! Giả như chúng ta ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày,  nếu  không  thể   “Trụ  thâm  thiền 

 định” ,  không  thể   “Tất  đổ  vô  lượng  chư  Phật” [đều 

thấy vô lượng chư Phật], công phu tu tập của chúng 

ta sẽ không có lực. Cũng là người thông thường nói 

“Công phu tu hành của bạn không có lực”. Nếu như 

muốn có lực mà nói, phải thực tiễn hai câu nói này, 

hai câu nói này phải áp dụng. 

CHÁNH KINH: “Ư nhất niệm khoảnh, biến du nhất 

thiết Phật độ” 

 [Dịch nghĩa:  Trong khoảng một niệm, qua khắp hết 

 thảy cõi Phật] 

Cái ý này rất sâu, cái tác dụng này càng rộng, 

trong đây cũng hàm chứa vô lượng nghĩa. Hôm nay 

chúng ta chỉ học đến đây thôi  “Ư nhất niệm khoảnh, 

 biến du nhất thiết Phật độ” . 

113 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Thứ  bảy tuần sau sẽ giảng giải tiếp với các vị 

việc chúng ta phải nên học bằng cách nào. 

A Di Đà Phật. 


****** 

 























114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 045) 

Sau khi ngộ nhập Hoa Nghiêm Tam muội, trên 

kinh  văn  nói  với  chúng  ta  tình  hình  sinh  hoạt  của 

những đại chúng này. Văn tự tuy là không nhiều, thế 

nhưng hàm nghĩa của nó rất sâu rất rộng. 

Trước tiên nói với chúng ta đại dụng thứ nhất: 

Họ  có  thể  thấy  vô  lượng  chư  Phật   “Trụ  thâm  thiền 

 định,  tất  đổ  vô  lượng  chư  Phật” ,  trong  đây  đã  từng 

nói qua với các vị. 

Tác  dụng  thứ  hai:  Họ  có  năng  lực  trong  một 

khoảnh  khắc   “Biến  du”   tất  cả  cõi  Phật.  Câu  này  là 

nói rõ với chúng ta, không gian đời sống của họ rộng 

lớn  đến  như  vậy.  Do  đây  có  thể  biết,  Hoa  Nghiêm 

Tam muội đích thực là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Thứ  nhất:  “Ư  nhất  niệm  khoảnh” [Trong  một 

khoảng niệm] 

Là nói thời gian rất ngắn. Trong kinh văn có rất 

nhiều  cách  nói  (đều  có  kinh  điển  làm  y  cứ)  mà  đại 

đức xưa chọn lấy một trong những loại đó, chúng ta 

tương  đối  dễ  dàng  lý  giải.  “Nhất  niệm  khoảnh”  thì 

gọi là một “sát na”, một khẩy móng tay có 60 sát na. 

Một khảy móng tay thời gian này rất ngắn, một phần 

60  của  một  khẩy  móng  tay  gọi  là  một  sát  na,  đó  là 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thời gian rất là ngắn. 

Ở trong thời gian ngắn đến như vậy, họ liền có 

năng lực “biến du nhất thiết Phật độ”. 

Thứ  hai:  “Biến  du  nhất  thiết  Phật  độ” [Qua  khắp 

hết thảy cõi Phật] 

 Một là “Nhất thiết” .  

Chữ “Nhất thiết”  ngay chỗ này không chỉ bao 

gồm  hết  mười  phương,  mà  bao  gồm  cả  ba  đời.  “Ba 

đời”  các  vị  phải  nên  biết,  có  cả  đời quá  khứ, đời vị 

lai, quá khứ vị lai tất cả cõi nước chư Phật, họ đều có 

thể biến du. 

 Hai là “Biến du” .  

“Biến” là không có sót lọt. Mười phương ba đời 

vô  lượng  vô  biên  cõi  nước  chư  Phật,  họ  ngay  trong 

một niệm viên mãn đạt đến. Cái cảnh giới  đó chúng 

ta  rất  khó  tưởng  tượng,  khó  ở  chỗ  nào  vậy?  Khó  ở 

chỗ  chúng  ta  có  phân  biệt,  có  chấp  trước,  cho  nên 

xem thấy những kinh văn này đều rất không dễ gì lý 

giải. Phàm phu chúng ta hạn cuộc ở một thân tướng 

thì  không  thể  phân  thân,  hạn  cuộc  chỉ  trên  một  cái 

thân tướng này, cho nên không thể làm được. Đừng 

nói khoảng một niệm phàm phu không thể làm được 

mà thời gian dài hơn bạn cũng không làm đến được. 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ở  trong  đại  kinh  đã  nói  qua  với  các  vị  nhiều 

lần, Pháp Thân Đại  Sĩ  (cũng chính là nói  Bồ Tát  từ 

Viên Giáo Sơ Trụ trở lên) không có thân tướng, cũng 

chính  là  không  có  “ngã”  cái  chấp  trước  này.  Vô 

tướng, họ mới có thể hiện tất cả tướng. Vô tướng vô 

bất tướng, họ có thể hiện tất cả tướng, vô trí họ có thể 

hiện tất cả trí, không gì không biết. 

Cho nên ở trên kinh Phật nói với chúng ta, họ 

có thể đồng thời hiện ra vô lượng vô biên thân tướng. 

Thân tướng hiện ra có phải là giống nhau hay không? 

Không phải vậy, họ có thể hiện ra vô số thân tướng 

khác nhau. Mọi người đọc được ở trong “Phẩm Phổ 

Môn”, 32 ứng thân của Bồ Tát Quán Thế Âm, đáng 

dùng thân gì để độ thì Ngài liền hiện ra thân đó để độ. 

32 ứng thân là 32 loại lớn, trong mỗi một loại có vô 

lượng  vô  biên  sắc  tướng,  mà  mỗi  một  sắc  tướng  có 

thể nói là đều không đồng nhau. 

Những tướng này có phải là Bồ Tát có ý hiện ra 

không? Các vị phải nên biết, có ý thì không thể hiện. 

Hiện  tại  chúng  ta  không  thể  hiện  ra  là  do  nguyên 

nhân gì? Chúng ta có ý, có ý thì không thể hiện ra, vô 

ý thì có thể hiện ra. Các vị phải nên biết, cái ý đó là 

phiền não, không phải là thứ tốt, cái ý là chấp trước, 

là vọng tưởng, là phân biệt, cho nên chướng ngại đức 

dụng của tự tánh. Nếu như chúng ta đem cái ý này xả 

đi,  có  ý  nghĩa  gì  không?  Không  ý  nghĩa  là  gì?  Bạn 

không có ý thì bạn liền tự tại, bạn liền có thể như chư 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Phật  Bồ  Tát  tự  tại  thị  hiện  vậy.  Chúng  ta  ở  trong 

“Kinh Hoa Nghiêm”, đem những sự tướng, cảnh giới, 

đạo lý này, thấy được rất rõ ràng, rất tường tận, đó là 

thật không phải là hư vọng. 

Ở trong sử Phật  giáo Trung Quốc có ghi  chép 

vào  thời  đại  Tuỳ  Đường  còn  có  những  người  này, 

trong  sử  truyện  của  nhà  Phật  có  một  bộ  sách  gọi  là 

 “Thần tăng truyện” , ở trong đó ghi chép cũng có đến 

vài  trăm  người,  đại  khái  có  khoảng  sắp  gần  300 

người, hơn 200 người gần 300 người ở trong lịch sử 

ghi  chép,  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói,  họ  đều  có  công 

năng  đặc  dị.  Khi  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật  ưa  thích 

xem loại sách này, sau đó thì biết được những năng 

lực  này  đều  là  bản  năng  của  tất  cả  chúng  sanh,  các 

Ngài có, chúng ta cũng có, các Ngài có thể thị hiện, 

còn chúng ta thì không cách gì thị hiện. Nguyên nhân 

là do đâu? Các Ngài không có chướng ngại, chúng ta 

có chướng ngại làm cho bản năng của chính mình bị 

chướng ngại mất, cho nên cái năng lực này không thể 

hiển hiện. 

Thật đúng như trên “Kinh Hoa Nghiêm” Thích 

Ca Mâu Ni Phật đã nói: “Tất cả chúng sanh đều có trí 

 tuệ đức tướng của Như Lai” . 

Tất  cả  chúng  sanh  không  chỉ  bao  gồm  tất  cả 

nhân loại chúng ta, mà bao gồm tất cả súc sanh, ngạ 

quỷ, địa ngục, đó đều là chúng sanh, trí tuệ của các 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng  sanh  cùng  Như  Lai  quả  địa  không  hề  khác 

nhau.“Đức năng” của các chúng sanh (tức là nói cái 

năng lực này) cùng Phật không hề khác biệt. “Tướng” 

(là hiện tướng) Y Chánh Trang Nghiêm cũng giống y 

như Phật, Phật rất cảm thán mà nói những chúng sanh 

này   “Chỉ  bởi  vọng  tưởng,  chấp  trước  mà  không  thể 

 chứng đắc” . 

Một câu nói này là đem cái gốc bệnh của chúng 

ta nói ra hết, đó là bởi vì chúng ta có vọng tưởng, có 

phân biệt, có chấp  trước, cho nên trí  tuệ, đức tướng 

không  thể  hiện  tiền,  đó  chính  là  nghiệp  chướng  mà 

trong kinh Phật thường nói. Bạn có chướng ngại, nếu 

như  trừ  bỏ  cái  chướng  ngại  này  đi,  trí  tuệ  năng  lực 

này của chúng ta liền hiện tiền. Trí tuệ này không thể 

nghĩ bàn, thế gian xuất thế gian, thế nhân thường nói 

thiên thượng nhân gian, quá khứ, vị lai, bạn không có 

thứ gì mà không biết, mọi thứ đều tường tận, đó là trí 

tuệ  của  bạn.  Trí  tuệ  này  của  bạn  vì  sao  mà  mọi  thứ 

đều biết được? Vì bạn vốn dĩ biết được. 

Hiện tại khoa học gia thường hay nghĩ vũ trụ từ 

do đâu mà có? Họ đều ở nơi đó mà truy cứu, đều ở 

nơi đó mà thăm dò, vậy liệu có thể có được cái đáp 

án  chính  xác  không?  Thành  thật  mà  nói,  vĩnh  viễn 

không có được cái đáp án chính xác. Vì sao vậy? Bởi 

vì  cái  chướng  ngại  của  họ  chưa  được đoạn dứt, nên 

chính những  chướng ngại  này  chướng mất  đi  trí  tuệ 

của họ. Cho nên họ làm sao có thể nghiên cứu, thăm 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





dò,  thảy  đều  là  rơi  vào  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, mà không có cách gì hiểu được chân tướng sự 

thật. 

Phật nói với chúng ta, nếu như chân thật muốn 

hiểu rõ chân tướng sự thật, không khó, chỉ cần buông 

bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì trí tuệ đức 

tướng vốn sẵn có trong tự tánh của bạn liền hiện tiền, 

bạn đến lúc đó thì thấu suốt chân tướng. Chân tướng 

rốt  cuộc  là  như  thế  nào  vậy?  Giống  như  trên  “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  Phật  đã  nói  chính  là  chân  tướng  sự 

thật. Đó là Phật nói với chúng ta. Chúng ta chưa thấy 

được, Phật  dạy bảo chúng ta, trừ  bỏ đi chướng ngại 

chân tướng sự thật liền ở ngay trước mặt bạn. 

Sau nghe Phật nói ra trong kinh, chúng ta liền 

có  được  lợi  ích,  lợi  ích  gì?  Làm  cái  ấn  chứng  cho 

chúng ta, xem thử cái chân tướng sự thật mà chúng ta 

đã thấy, cái chúng ta đã tiếp xúc, có giống như Phật 

đã  nói  hay  không?  Đó  là  một  cách  dùng  khác  của 

kinh điển, là làm một chứng minh cho chúng ta. 

Do đây có thể biết học Phật mục đích cuối cùng 

là  ở  đâu  vậy?  Chúng  ta  vì  sao  phải  học  Phật?  Học 

Phật là vì cái gì? Vì để hồi phục lại bổn lai diện mục 

của chúng ta mà thôi. Nếu nói cạn một chút, mục đích 

của  học  Phật  chính  là  dạy  cho  bạn  nhận  biết  được 

chính mình, nhận biết hoàn cảnh đời sống của chính 

mình.  Nếu  như  bạn  không  nhận  biết  được  chính 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mình,  không  hiểu  rõ  hoàn  cảnh  đời  sống  của  chính 

mình, thì trong Phật pháp gọi đó gọi là phàm phu, gọi 

đó là mê hoặc. 

Tường tận rồi thì gọi là giác ngộ, sau khi giác 

ngộ  bạn  tự  nhiên  liền  có  loại  năng  lực  này,  không 

gian đời sống của bạn không phải bị bó buộc ở một 

khu vực, mà không gian đời sống vô cùng rộng lớn, 

là tận hư không khắp pháp giới. Ở nơi nào có cảm, thì 

nơi đó liền  có ứng. Chư  Phật  Bồ Tát hiện  thân biến 

du mười phương cõi nước, không phải là do có ý mà 

đi. Cái đạo lý này nhất định phải hiểu, chúng sanh có 

cảm thì Ngài liền có ứng, cảm ứng tương thông. Cho 

nên  Thế  Tôn  ở  trong  hội  “Lăng  Nghiêm”  nói  rằng 

 “Chư  Phật  Bồ  Tát  tuỳ  loại  hoá  thân,  tuỳ  cơ  nói 

 pháp” . Bạn nói xem tự tại dường nào. Vậy loại năng 

lực  này  chúng  ta  đem  nó  tổng  kết  quy  nạp  mà  nói, 

chính  là  các  Ngài   “Tuỳ  thời  ngộ  nhập  Hoa  Nghiêm 

 Tam muội” . 

Hoa Nghiêm Tam muội phía trước đã nói qua, 

nếu  đơn  giản  mà  nói  chính  là  họ  đã  tường  tận  chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh. Nhân sanh chính là bản 

thân chính ta, vũ trụ chính là hoàn cảnh đời sống của 

chúng ta, cái chân tướng này tường tận rồi. 

Hoa  Nghiêm  Tam  muội  cũng  gọi  là   “Hải  Ấn 

 Tam muội”.  Hải Ấn là thí dụ, “Hải” là thí dụ cho sâu 

rộng, “Ấn” bình thường chúng ta dùng mộc để đóng 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





dấu. Lấy việc này làm thí dụ, chúng ta đóng một cái 

ấn chương, trong ấn chương có rất nhiều chữ, có rất 

nhiều văn tự, sau khi chúng ta đóng xuống, cái văn tự 

này là đồng thời hiện tiền không có trước sau, chúng 

ta viết chữ có trước sau, cái ấn in xuống thì không có 

trước sau, lấy cái ý nghĩa này, lấy nghĩa “đồng thời”. 

Ở  trong  đại  kinh  Phật  có  hai  câu  nói  rất  nổi 

tiếng, rất nhiều đồng tu đều có thể ghi nhớ, Phật nói: 

 “Ba  đời  xưa  nay” ,  đó  là  từ  trên  thời  gian  mà 

nói, ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai, thời xưa thời 

nay. 

 “Không  rời  ngay  niệm” ,  cái  ngay  niệm  này 

chính  là  nhất  niệm  khoảnh,  cho  nên  nhất  niệm 

khoảnh mới có thể biến du tất cả cõi Phật. 

Lại nói: “Mười phương thế giới, không rời ngay 

 chỗ  đó”.   Cái  ngay  chỗ  đó  trên  kinh  Phật  thường  hay 

nói   “Vi  trần  lông  tóc,  không  rời  ngay  chỗ  đó” ,  đó 

chính  là  phàm  phu  chúng  ta  gọi  là   “Cảnh  giới  giải 

 thoát  bất  tư  nghì” .  Đó  là  pháp  thân  đại  sĩ  đã  chứng 

được, họ đã vào được cảnh giới này, cái cảnh giới này 

gọi là Hoa Nghiêm Tam muội. Cho nên họ là đồng lúc 

đồng nơi, tận hư không khắp pháp giới. Phật nói đó là 

chân tướng sự thật. Nhưng liệu rốt cuộc có phải là chân 

tướng  sự  thật  không?  Người  hiện  tại  tin  tưởng  khoa 

học, trên thực tế họ thật đã hiểu khoa học hay không? 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cũng chưa chắc hiểu, chưa chắc hiểu mà tin tưởng, cái 

tin đó gọi là mê tín. Họ nói chúng ta mê tín Phật pháp, 

chúng ta nói họ mê tín khoa học, đều là mê tín. 

 Mê tín là gì? 

Hiểu  cho  tường  tận  mới  không  gọi  là  mê  tín, 

chưa hiểu rõ ràng mà tin tưởng nó đó gọi là mê tín. 

Người học Phật thông thường đầu óc đều tương 

đối bình lặng, đều tương đối sáng suốt, người ta nói 

chúng ta mê tín, chúng ta nghe rồi cũng rất tức cười. 

Nhưng chúng ta chính mình nghĩ lại xem chúng ta có 

phải là mê tín hay không? Không sai! Chúng ta là mê 

tín,  vì  sao  nói  là  mê  tín?  Phật  đã  nói  ra  những  thứ 

này, nhưng chúng ta đích thực là chưa hiểu tường tận, 

cho dù là trên lý luận làm rõ ràng, nhưng sự thật thì 

chúng  ta  chưa  thấy  được.  Chính  là  hai  câu  ở  chỗ 

này “Trụ thâm thiền định, tất đổ vô lượng chư Phật” 

[Trụ sâu thiền định đều thấy vô lượng chư Phật], giải 

thích và chúng ta hiểu rõ, thế nhưng sự thật chưa thấy 

được. Chúng ta chưa có được thâm thiền định, chúng 

ta  chưa  thấy  được  chư  Phật,  thế  nhưng  chúng  ta  tin 

tưởng, tin tưởng Phật không lừa gạt chúng ta. 

 “Ư nhất niệm khoảnh, biến du nhất thiết Phật 

 độ” [Trong khoảng một niệm, qua khắp hết thảy cõi 

Phật],  chỗ  này  càng  không  thể  nghĩ  bàn,  chúng  ta 

càng  không  thể  làm  được,  nhưng  chúng  ta  cũng  tin 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tưởng. Cái tin này gọi là mê tín. Người ta nói chúng 

ta  mê  tín  A  Di  Đà  Phật,  không  phải  là  mắng  oan 

chúng ta, đó là thật! Chúng ta đích thực là mê tín, nên 

làm sao có thể trách người khác. Chúng ta có thể mê. 

Thế  nhưng  bạn  phải  nên  biết,  họ  nói  chúng  ta 

mê tín, họ mê  còn đáng lo hơn chúng ta nhiều. Bạn 

hiểu được cái ý này hay không? Chúng ta mê là một 

loại mê, họ mê là hai loại mê. Vì sao? Họ không hề 

biết tí gì đối với Phật pháp mà họ liền dám nói ta là 

mê tín, cho nên họ là mê mê tín. Nhất định phải làm 

cho rõ việc này, hiểu  cho tường tận, mới  có thể nói 

cái tin này của họ là chánh tín hay là mê tín, phải làm 

cho rõ ràng, chưa làm cho rõ ràng, bạn nói họ là tín, 

họ cũng là mê tín, bạn nói họ mê tín, họ là mê mê tín. 

Phật pháp chỉ có một chỗ tốt, Thích Ca Mâu Ni 

Phật  sau khi  giảng cho chúng ta nghe, dạy chúng ta 

chính  mình  phải  đi  chứng  thực,  bạn  sau  khi  chính 

mình  chứng  minh,  vào  lúc  đó  mới  gọi  là  chánh  tín. 

Hay  nói  cách  khác,  Phật  khuyên  chúng  ta  nhất  định 

phải  vào  Hoa  Nghiêm  Tam  muội,  sự  việc  này  bạn 

liền chứng thực, liền biến thành cảnh giới của chính 

mình. Cái điểm này rất quan trọng. 

Trên kinh Đại thừa thường nói: “Dài ngắn đồng 

 thời, rộng hẹp tự tại”.  Dài ngắn đồng thời là nói thời 

gian,  rộng  hẹp  tự  tại  là  nói  không  gian,  không  gian 

cùng  thời  gian  đều  không  phải  là  thật.  Bạn  xem  ở 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  kinh  điển  Pháp  Tướng,  đem  không  gian  thời 

gian định vị, định ở địa vị nào vậy? Bất Tương Ưng 

Hành Pháp. 

 Cái gì gọi là Bất Tương Ưng Hành Pháp26? 

Nếu dùng lời hiện đại mà nói, Bất Tương Ưng 

Hành  Pháp  chính  là  mọi  người  một  loại  khái  niệm 

trừu tượng, không phải sự thật. Người hiện tại do vì 

khoa  học  phát  triển  nên  cũng  dần  dần  có  cách  nhìn 

đối với sự việc không giống như người thời trước. 

Đối với người thời trước nếu bạn nói thời gian 

là giả thì rất khó lý giải, còn hiện tại chúng ta nói thời 

gian  là  giả,  mọi  người  dễ  dàng  hiểu  được.  Vì  sao 

vậy? Có sai biệt thời gian, hiện tại chúng ta ở đây là 8 

giờ, còn tại Úc Châu thêm hai giờ, bên đó là 10 giờ 

cho thấy mỗi một khu vực có thời gian khác biệt nên 

thời gian là giả không phải là thật. 

Phương vị không gian, bốn phương cũng là giả, 

cũng không phải là thật. Vì sao vậy? Hãy xem bạn ở 

trên  cái  điểm  nào  mà  nói,  cái  điểm  này  di  động, 

phương vị của bạn hoàn toàn bị di động. 

Cho nên thời gian cùng không gian không phải 

nhất định, không phải định pháp, mà là một loại khái 

niệm trừu tượng. Hay nói cách khác, căn bản không 

có cái sự thật này. 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Nhà khoa học thời cận đại, Iten đã từng nói qua 

“Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai đồng  thời  tồn  tại”.  Có  thể 

nói ra được câu nói này thật không đơn giản, ông biết 

được nó đồng thời tồn tại, ông không cách gì trở lại 

quá khứ, cũng không cách gì bước vào tương lai, ông 

không  biết  làm  cách  nào,  trên  lý  luận  thì  biết,  còn 

dùng  phương  pháp  gì  có  thể  đột  phá  được  trục  đạo 

thời gian thì hiện nay vẫn chưa nghĩ ra biện pháp. 

Thế  nhưng  trong  Phật  pháp  đã  đột  phá  từ  rất 

sớm, cho nên họ có thể trở về quá khứ, cũng có thể 

bước vào tương lai, nên họ mới có thể “Biến du tất cả 

cõi Phật”. Trong “tất cả” này bao gồm cả ba đời cùng 

mười phương, nên họ có thể trở về quá khứ, họ cũng 

có thể rất tự tại bước vào tương lai. Phương pháp của 

nhà Phật dùng chính là Thiền định. 

 Thiền định là cái ý gì? 

Hoàn  toàn  đoạn  dứt  phân  biệt,  chấp  trước.  Ý 

niệm của phân biệt, ý niệm của chấp trước thảy đều 

đoạn tận, đó gọi là “Thâm thiền định”. Cho nên thiền 

định  này  thế  gian  không  làm  được.  Thế  gian  thiền 

định gọi là Tứ Thiền, Bát Định. Vì sao họ không làm 

được  “Thậm thâm thiền định” ? Vì họ có ý niệm, họ 

vào trong thiền định, họ vẫn có ý niệm của thiền định. 

Vậy thì không được. Nhưng chỉ cần có thiền định thì 

liền có thể hồi phục một phần năng lực, nhưng không 

thể biến du tất cả cõi Phật, không thể làm được việc 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này.  Nếu  như  có  được  một  chút  định  nhỏ  thì  ở  thế 

gian này của chúng ta, ví dụ hiện tại chúng ta thân ở 

Singapore, thế giới khu vực các nơi xảy ra sự việc gì 

thì bạn ở trong định  có thể nhìn thấy mà không cần 

dùng truyền hình. Không những ở trong định có thể 

nhìn thấy những việc xảy ra hiện tại, mà còn có thể 

thấy  được  những  việc  xảy  ra  vào  quá  khứ,  cũng  có 

thể thấy được những việc xảy ra vào tương lai. Việc 

này thì không cần phải có thiền định rất sâu, chỉ cần 

định nhỏ thì có thể làm được rồi. Thế nhưng đối với 

các tinh cầu khác ngoài địa cầu chúng ta, nếu muốn 

thấy được thì sức định này cần phải sâu, còn định nhỏ 

thông thường thì không được. 

Ngày xưa khi tôi đang giảng kinh, có một vị lão 

cư  sĩ,  ông  là  một  quân  nhân,  là  một  vị  tướng  quân, 

ông nói với tôi một sự việc. Vào thời kỳ kháng chiến, 

quân  đội  đóng  ở  Giang  Tây,  bên  cạnh  có  một  đạo 

quán, trong đó có một lão đạo, vị lão đạo này rất có tu 

hành, tuổi tác cũng rất lớn, tiên phong đạo cốt, nên họ 

rất kính ngưỡng đối với lão đạo này. Có một hôm lão 

đạo phái người đến thông báo cho họ, bảo họ nên dọn 

nhà. Họ nói tại sao vậy? Lão đạo nói với họ, ba ngày 

sau  ở  chỗ  này  sẽ  bị  hồng  thủy  nhận  chìm  hết.  Họ 

nghe lời nói này rồi thì rất khó tin tưởng, thời tiết rất 

là tốt, căn bản là không có dấu tích của nước lụt, kỳ 

lạ cái lão đạo này tại vì sao nói ra lời nói này? Địa thế 

nơi lão đạo ở cũng không cao, họ liền phái người đi 

nghe  ngóng,  xem  thử  xem  lão  đạo  có  dọn  nhà  hay 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





không?  Phái  người đi  xem  thì  thấy  lão  đạo  quả  thật 

đã dọn nhà rồi. Thấy vậy họ cũng cố đành nghe theo. 

Sau ba ngày quả nhiên sơn hồng bạo phát, nơi đó thật 

đã bị nhấn chìm, lão đạo đích thực có chút năng lực, 

sự việc xảy ra vào mấy ngày sau mà ông có thể thấy 

trước được, đó là một sự việc. 

Ngoài ra còn một việc nữa, có một hôm lão đạo 

nói  với  họ,  khi  ông  nhập  định  xem  thấy  có  một  trận 

chiến, ông nói ra phương vị của nó, ở hướng đông của 

Trung Quốc, cự ly  tương đối khá xa, cuộc chiến này 

rất  là  tàn  khốc.  Sau  khi  họ  nghe  rồi,  bởi  vì  đều  là 

những quân nhân, tướng quân cao cấp, đối với những 

tin tức này đều rất linh thông, họ nói không có, không 

có cái hiện tượng này. Thế là sau đó họ cũng bỏ qua. 

Trải qua ba tháng sau, chính là phương vị mà lão đạo 

đã nói, cự ly đó đã xảy ra chiến tranh, người Nhật Bản 

tập kích Trân Châu Cảng, họ liền cảm thấy kỳ lạ. Tại 

vì sao ông có thể nhìn thấy được việc trước ba tháng? 

Việc này nói rõ ông đột phá được thời gian, ông có thể 

thấy đến vị lai, những việc ba tháng sau ở tương lai, 

ông  nhìn  thấy  được,  nhìn  thấy  được  cái  trận  chiến 

tranh  này.  Cho  nên  điều  này  nói  rõ  thời  không  đích 

thực có thể siêu việt, còn đây chỉ là siêu việt nhỏ. 

Trong   “Thần  Tăng  Truyện” ,  đó  là  câu  chuyện 

của một vị nào đó tôi không còn nhớ, những sách này 

đại khái đã đọc khoảng bốn năm mươi năm trước. Có 

một vị pháp sư đến từ Ấn Độ, ở Trung Quốc truyền 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đạo  giảng  kinh  nói  pháp.  Khi  quay  về,  liền  có  rất 

nhiều người, bình thường thân cận với pháp sư, đều 

làm rất nhiều món ăn để tiễn pháp sư lên đường, pháp 

duyên của vị pháp sư này rất thù thắng. Ngày đầu tiên 

người ta mời Ngài ăn cơm, Ngài đều đi, mọi nhà đều 

rất  hoan  hỉ,  pháp  sư  xem  trọng  ta.  Bạn  xem  có  bao 

nhiêu người mời Ngài? Có người nói: “Hôm nay ông 

 ấy đến nhà tôi ứng cúng” , người khác nói: “Pháp sư 

 cũng rất nể mặt tôi đến nhà tôi để ứng cúng” …Ngày 

thứ  hai  đến  thập  lý  trường  đình  để  tiễn  đưa,  mọi 

người  đến  tiễn  ông  đi,  mỗi  người  đều  nói  ra: “Buổi 

 trưa hôm qua pháp sư đến nhà tôi”“Ông ở nhà tôi” , 

khi mọi người đều nói ra, đại khái ngay ngày hôm đó 

mời  ông,  có  khoảng  ba  bốn  trăm  nhà  ông  đều  đến, 

mới biết được vị pháp sư này có bản lĩnh phân thân, 

đồng một thời gian ăn cơm trưa, ông có thể phân ra 

mấy trăm thân, đều đến nhà của mỗi người. Việc này 

ghi ở trong “Cao Tăng Truyện”. 

Phật nói những năng lực này chúng ta thảy đều 

có, và vị pháp sư đó cũng có loại năng lực này. Việc 

này thông thường chúng ta gọi là chí ít đại khái ông ấy 

cũng là A La Hán tam quả tiểu thừa. Tam quả A La 

Hán có thần thông, thần túc thông chính là biến hoá. 

Trên “Tây Du Ký” nói Tôn Ngộ Không có 72 

phép biến hoá. Tam quả thì  đã có cái năng lực này, 

không nhất định chỉ có 72 biến hoá, Tôn Ngộ Không 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





còn kém xa so với Tư Đà Hàm, kém thật xa, vị Pháp 

sư này đồng thời có thể phân thân. Đó là nói rõ  “Ư 

nhất niệm khoảnh, biến du nhất thiết Phật độ”, đó là 

sự thật. 

Do  đó  có  thể  thấy  được  Phật  pháp  nhất  định 

phải  tu,  nếu  chúng  ta  muốn  được  hạnh  phúc  chân 

thật, tự tại an vui, chỉ có trong Phật pháp mới có thể 

được. Các pháp môn khác cho dù có được cũng rất có 

hạn,  không  như  trong  Phật  pháp  năng  lực  rộng  lớn 

đến như vậy, chân thật là không có bờ mé. 

Bên trên đã nói “Tự lợi”, bạn chính mình được 

chỗ tốt, bạn có được thọ dụng. Phía sau kinh văn nói 

“Lợi tha”, giúp đỡ xã hội, giúp đỡ đại chúng. Ở chỗ 

này có bốn đoạn nhỏ: 

CHÁNH  KINH:  “Đắc  Phật  biện  tài,  trụ  Phổ  Hiền 

hạnh, thiện năng phân biệt chúng sanh ngữ ngôn, 

khai  hóa  hiển  thị  chân  thật  chi  tế,  siêu  quá  thế 

gian chư sở hữu pháp” 

 [Dịch  nghĩa:  Ðược  Phật  biện  tài,  trụ  hạnh  Phổ 

 Hiền,  khéo  có  thể  phân  biệt  ngữ  ngôn  của  chúng 

 sanh, khai hóa, hiển thị Chân Thật Tế, vượt xa các 

 pháp sở hữu của thế gian] 

Trong  đề  mục  của  đoạn  nhỏ  này  nói: “Diệu 

 hạnh  hiển  thật” .  “Hạnh”  là  hành  vi  đời  sống  của 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngài, “Hiển” là hiển thị ra tác dụng chân thật. 

Thứ nhất: “Đắc Phật biện tài”  [Ðược Phật biện tài] 

Biện  tài  của  Phật  là  “Vô  ngại”,  đó  là  đạt  đến 

cứu  cánh  viên  mãn.  Trên  Phật  kinh vì  chúng ta  giải 

thích biện tài có bốn loại. 

 Loại thứ nhất là “Nghĩa” .  

Nghĩa là lý luận, Phật thấu triệt đối với lý luận 

của  tất  cả  pháp.  Người  thế  gian  tán  thán  thượng  đế 

“Toàn tri toàn năng”, nhưng thực tế mà nói, biện tài 

của  Phật  mới  thật  là  toàn  tri  toàn  năng.  Các  vị  phải 

nên  biết,  nói  biện  tài  của  Phật  chính  là  nói  biện  tài 

của chúng ta, nhưng bởi vì chúng ta có chướng ngại 

nên làm cho tài năng này  bị  chướng ngại  không thể 

xuất hiện, cho nên gọi là phàm phu. Nếu như ta trừ bỏ 

đi chướng ngại thì năng lực của chúng ta hiện tiền, thì 

đó gọi là Phật. 

Cho  nên nói  “Chúng  sanh”  là  nói  chính  mình, 

nói “Chư Phật” cũng là nói chính mình. Chính mình 

mê rồi thì gọi là chúng sanh, khi mình giác ngộ rồi thì 

gọi  là  Phật.  Cho  nên  phải  biết  quan  hệ  của  Phật  và 

chúng ta là một không phải là hai, từng câu từng chữ 

như trên kinh đã nói, đều là bản năng của chúng ta, trí 

tuệ tự tánh vốn đủ. 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Chúng ta sau khi đọc kinh này rồi phải biết làm 

thế nào hồi phục lại bản năng của chính mình? Trên 

lý luận thông đạt không có chướng ngại. 

 Loại thứ hai là “Pháp” .  

Pháp  là  phương  pháp,  pháp  là  tất  cả  quá  trình 

diễn  biến  của  các  pháp,  đều  là  ở  trong  pháp.  Nếu 

dùng lời nhà Phật thường dùng mà nói, chính là biến 

thiên của nhân quả, đó là thuộc về pháp. Ở trong lúc 

giảng giải, tôi đã từng nói qua với các vị: “Vạn pháp 

 giai  không,  nhân  quả  bất  không”.   Nhân  quả  vì  sao 

bất  không?  Chuyển  biến  của  nhân  quả  bất  không, 

tương tục bất không, chuyển biến cùng tương tục đều 

là pháp. Phật thông đạt không hề có chướng ngại đối 

với những thứ này. 

 Loại thứ ba là “Từ” .  

“Từ” vô ngại là biểu đạt của ngôn ngữ (hiện tại 

chúng  ta  gọi  “từ  lịnh”)  cao  siêu  không  gì  bằng. 

Chúng  ta  thường  nói  Phật  biện  tài  vô  ngại,  hiện  tại 

nói  “biện  tài”  phần  nhiều  gọi  là  “từ  lịnh”,  các  Ngài 

biết cách nói. 

 Loại thứ tư là “Lạc thuyết” .  

Là ưa thích nói. Bạn tuy là có biện tài vô ngại 

nhưng  không  ưa  thích  nói  chuyện,  vậy  thì  không 

được, người ta sẽ không được lợi ích. Ưa thích giảng 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cho  người  khác  nghe,  chỉ  cần  người  khác  chịu  tiếp 

nhận, họ ưa thích nghe, Phật liền ưa thích nói. 

Trong  biện  tài  của  Phật  bao  hàm  bốn  ý  nghĩa 

này.  Bốn  cái  ý  nghĩa  này  chúng  ta  có  năng  lực  học 

được hay không? Hiện tại có một số đồng tu tại gia, 

xuất  gia,  phát  tâm  muốn  học  giảng  kinh,  học  giảng 

kinh nhất định phải học biện tài của Phật. Thế nhưng 

bạn  phải  nên  biết,  biện  tài  của  Phật  lưu  lộ  từ  trong 

tánh  đức,  hay  nói  cách  khác  không  phải  do  học  mà 

có. Vậy không do học mà có, thì làm thế nào bạn mới 

có được? Phía trước đã nói nhất định phải được định. 

Cho nên phương pháp giáo học hiện đại không giống 

như thời trước, còn nếu như chúng ta chân thật muốn 

khai mở trí tuệ thì vẫn là từ phương pháp cũ có hiệu 

quả.  Phương  pháp  mới  của  hiện  tại  không  có  hiệu 

quả.  Vì  sao  phương  pháp  cũ  có  hiệu  quả?  Phương 

pháp cũ là dạy từ Thiền định. 

Thí dụ nói bạn muốn học giảng kinh, phải bắt 

đầu học từ đâu? Trước tu thiền định, sau khi có được 

thiền định lại học giảng kinh vậy thì rất dễ dàng, vừa 

nghe liền khai ngộ, liền thông đạt. Nhưng làm gì mà 

phiền  phức  đến  như  vậy?  Tâm  định  có  thể  sanh  trí 

tuệ, bạn liền có huệ giải. Còn hiện tại vì sao bạn học 

khổ cực đến như vậy? Vì bạn có vọng tưởng, bạn có 

tạp  niệm,  bạn  có  phiền  não,  bạn  có  lo  lắng,  bạn  có 

vướng  bận,  bạn không  có trí  tuệ,  lên đài  giảng  kinh 

một  giờ  đồng  hồ  thì  cần  phải  dự  bị  mấy  mươi  giờ 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





đồng hồ, rất khổ cực, đến lúc nào, bạn dự bị một giờ 

đồng hồ, có thể giảng được mười giờ đồng hồ, giảng 

được rất tự tại, thì bạn an lạc. 

Cho  nên  thời  trước  học  giảng  kinh  trước  tiên 

phải tu định. Hiện tại mọi người không chịu tu định, 

vừa mở đầu liền muốn nghiên cứu kinh điển, nghiên 

cứu  chú  giải  của  người  xưa,  không  được,  vĩnh  viễn 

không thể khai ngộ. Hiện tại tuy là chúng ta không có 

thiền đường, nhưng có Niệm Phật Đường, Niệm Phật 

Đường cũng như Thiền đường vậy. Cho nên chân thật 

nếu  là  học  giảng  kinh,  phát  đại  tâm  tương  lai  muốn 

hoằng pháp lợi sanh, nối tiếp huệ mạng Phật, phải bắt 

đầu  học  từ  đâu?  Tốt  nhất  trước  tiên  đến  Niệm  Phật 

Đường,  thành  thật  trung  thực  niệm  ba  năm.  Sau  khi 

niệm Phật được ba năm, vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước của bạn đều không còn, bạn một  ngày từ sớm 

đến  tối  ở  trong  đó  một  câu  “A  Di  Đà  Phật”,  bạn 

không có nghĩ tưởng xằng bậy, buông bỏ vạn duyên, 

có thể buông bỏ được ba năm tâm của bạn định lại. 

Nếu  như  ở  trong  Niệm  Phật  Đường  được  ba 

năm, bạn đến nghe tôi giảng kinh, thì tính khả năng 

khai  ngộ  rất  cao.  Cho  nên  hiện  tại  mọi  người  học 

giảng  kinh  học  khổ  cực  đến  như  vậy.  Đạo  lý  chính 

ngay chỗ này, đó là phương pháp giáo học của hiện 

đại không giống như thời trước, thành tựu của người 

tu  học  hiện  tại  kém  xa  với  thời  trước,  đạo  lý  đều  ở 

ngay chỗ này. 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ hai: “Trụ Phổ Hiền hạnh” [Trụ hạnh Phổ Hiền]  

 “Phổ Hiền hạnh” là gì?   

Thực  tế  mà  nói  chính  là  Hoa  Nghiêm  Tam 

muội mà phía trước đã nói. Chúng ta thấy phẩm kinh 

này  trong  bộ  kinh  này,  vừa  mở  đầu  liền  nói   “Hàm 

 cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức” . 

Phổ  Hiền  đại  sĩ  chi  đức  chính  là  Phổ  Hiền 

Hạnh, hạnh Phổ Hiền đơn giản mà nói, chỉ có một ý 

niệm, lợi ích tất cả chúng sanh, tạo phước xã hội, tạo 

phước nhân sanh, không có chút gì tự tư tự lợi, không 

hề có, đó là hạnh Phổ Hiền. Cho nên hạnh Phổ Hiền 

là  dùng  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chân 

thành,  tâm  từ  bi,  làm  tất  cả  công  việc  lợi  ích  chúng 

sanh, đó là hạnh Phổ Hiền, đó là hành môn thù thắng 

nhất  trong  hạnh  Phổ  Hiền.  Nếu  dùng  lời  thông 

thường  của  chúng  ta  mà  nói  là:  “Hạnh  Bồ  Tát  cao 

cấp”, gọi là “Hạnh Phổ Hiền”. 

 Hạnh Phổ Hiền dáng vẻ của nó thế nào? 

Dáng vẻ chính là sinh hoạt ngay trong hiện tại 

của  chính  chúng  ta.  Hạnh  Phổ  hiền  là  đối  với  công 

việc hiện tiền của chúng ta, đối nhân xử thế tiếp vật 

hiện tiền, tuy là dáng vẻ không có thay đổi, vẫn chiếu 

theo  thường  ngày,  trên  sự  không  hề  cải  đổi,  nhưng 

trên  tâm  lý  có  thay  đổi.  Thay  đổi  cái  gì?  Nhất  định 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





không phải có cách nghĩ như lúc trước nữa, cách nghĩ 

cách thấy của bạn đã chuyển đổi, lúc trước mỗi niệm 

có ta, vì ta, vì lợi ích của ta, hiện tại cái ý niệm này 

không còn, cái việc này cũng không có, hiện tại mỗi 

niệm là vì tất cả chúng sanh, niệm niệm vì đại chúng 

xã hội. Người thế gian gọi là hy sinh phụng hiến, việc 

làm  của  họ  đích  thực  là  hy  sinh  phụng  hiến.  Thế 

nhưng ngay cả cái ý niệm hy sinh phụng hiến này họ 

cũng  không  có.  Nếu  như  bạn  có  ý  niệm  hy  sinh 

phụng hiến, còn có cái ý thức này, bạn vẫn là phàm 

phu,  bạn  tu  như  vậy  không  phải  là  hạnh  Phổ  Hiền, 

bạn vẫn là tu hạnh phàm phu. Trong phàm phu tu cái 

gì? Cái tu là thiện hạnh, nhân thiện tương lai có quả 

báo thiện, đó không phải hạnh Phổ Hiền. Quả báo của 

hạnh Phổ Hiền không ở ba đường thiện, quả báo của 

hạnh Phổ Hiền chính là bốn câu phía trước, bốn hạnh 

mà phía trước trên kinh này đã nói, đó là quả báo của 

hạnh Phổ Hiền, không những không ở sáu cõi, ngay 

mười pháp giới cũng không ở, quả báo của hạnh Phổ 

Hiền ở Pháp Giới Nhất Chân. 

Việc  này  chúng  ta  học  Phật  không  thể  không 

biết,  hạnh  Phổ  Hiền  nếu  tường  tận  mà  nói,  chính  là 

một  bộ  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  hoàn  chỉnh.  Bạn  triển 

khai  “Kinh Hoa Nghiêm” từ “Như thị  ngã văn” đến 

“Tín thọ phụng hành”, mỗi chữ mỗi câu đều là hạnh 

Phổ Hiền. Một người ở ngay trong cuộc sống mà có 

được  duyên  phận  học  tập  hạnh  Phổ  Hiền  này  là  đại 

phước  báo,  cái  phước  báo  này  không  phải  một  đời, 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng chính là nói cái cơ hội này không phải lúc nào 

bạn cũng có thể gặp được, chân thật là   “Trăm ngàn 

 muôn kiếp khó được gặp”. 

“Kinh Hoa Nghiêm” đại khái gần đây không có 

người  giảng  qua,  chí  ít  ra  cũng  phải  hơn  200  năm 

không  có  người  giảng  qua.  Ngày  nay  chúng  ta  gặp 

được  cái  hội  này  quyết  không  phải  là  ngẫu  nhiên. 

Nếu các vị  không phải  là thiện  căn phước đức nhân 

duyên đã chín muồi, thì bạn không thể nào gặp được 

một  bộ  Đại  kinh  này.  Bạn  gặp  được  rồi  bạn  cũng 

chưa chắc sanh tâm hoan hỉ, còn như gặp được rồi lại 

có thể sanh tâm hoan hỉ là nhiều đời nhiều kiếp thiện 

căn phước đức nhân duyên đã chín muồi. Đó không 

phải  là  việc  dễ  dàng.  Chúng  ta  tuy  đã  được  thân 

người, gặp được cơ hội này thì không nên để lỡ qua, 

tuy là không thể học được hạnh Phổ Hiền viên mãn, 

nhưng  trong  hạnh  Phổ  Hiền  học  được  một  điều,  hai 

điều thì ngay đời này của chúng ta đều thọ dụng bất 

tận,  đây  đều  là  sự  thật.  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là 

cương yếu của “Kinh Hoa Nghiêm”, vậy đương nhiên 

cũng chính là cương yếu của hạnh Phổ Hiền. 


****** 

 

 

 

 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 

(VCD 046) 

 

Thứ  ba:  “Thiện  năng  phân  biệt  chúng  sanh  ngữ 

ngôn” [Khéo  có  thể  phân  biệt  ngữ  ngôn  của  chúng 

sanh] 

Đây là nói đột phá chướng ngại trên ngôn ngữ. 

Ngôn  ngữ  chúng  ta  rất  tường  tận,  đặc  biệt  là  ở  tại 

Singapore,  khu  vực  Singapore  tuy  là  rất  nhỏ,  nhưng 

có rất nhiều chủng tộc, nên ngay việc chọn quan viên 

cũng  phải  chọn  lấy  người  bốn  loại  ngôn  ngữ:  Anh 

ngữ,  Hoa  ngữ,  Malay  ngữ,  Ấn  Độ  ngữ,  có  bốn  loại 

ngôn ngữ, ngữ văn đều không đồng. Thế nhưng Phật 

Bồ Tát bản lĩnh của các Ngài rất lớn, Phật dùng một 

âm  thanh  mà  nói  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  đều  tự 

hiểu được. Việc này thì chúng ta không thể làm được. 

Nếu  như  là  Phật  cùng  những  vị  Bồ  Tát  này  giảng 

kinh  ở  nơi  đây,  với  các  loại  chủng  tộc  khác  nhau, 

người  không  cùng  một  quốc  gia,  người  không  đồng 

ngôn  ngữ,  cùng  ngồi  phía  dưới  để  nghe  kinh,  các 

Ngài không cần phải có phiên dịch mà mỗi một người 

đều  có  thể  nghe  hiểu.  Chỗ  này  rất  diệu,  mỗi  một 

người  nghe  Phật  giảng  đều  là  ngôn  ngữ  của  chính 

mình.  Phật  có  cái  bản  lĩnh  này,  việc  này  không  thể 

nghĩ bàn. Chúng ta thử nghĩ xem liệu chúng ta có thể 

làm được như vậy chăng? Hiện tại nghĩ lại chúng ta 

vẫn  thật  có  khả  năng.  Vì  sao  vậy?  Bởi  vì  hiện  tại 

dùng vi tính thì có thể làm được, vi tính đã có thể làm 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến được. Vậy bạn mới biết trí tuệ của Phật so với vi 

tính  không  biết  là  phải  cao  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần. 

Chúng ta hãy xem thao tác vận dụng của vi tính, liền 

nghĩ  đến  cái  năng  lực  này  của  Phật,  là  thật  không 

phải là giả, Ngài đích thực là có cái năng lực này, cái 

năng lực này chúng ta đã xem thấy ở trong kinh điển. 

Đạo lý này là Như Lai cùng những vị Pháp Thân Đại 

Sĩ trong pháp hội này là trí tuệ chân thật, biện tài vô 

ngại, có loại sức mạnh công đức này. Cho nên Ngài 

có thể biến hiện ra tuỳ loại ngôn ngữ, Ngài không cần 

người  khác  phiên  dịch,  Ngài  có  thể  cùng  một  nơi 

cùng một chỗ dùng một âm thanh, làm cho tất cả mọi 

người nghe được, đều nghe được chính âm thanh của 

chính  họ.  Ngài  có  được  loại  năng  lực  này,  có  năng 

lực như vậy, thì thuyết pháp lợi sanh sẽ không hề có 

chướng ngại, mọi người đều biết được Phật pháp rất 

tốt, Phật pháp rất là thù thắng. 

Ngày nay Phật pháp hoằng dương trên toàn  thế 

giới,  thực  tế  mà  nói  chướng  ngại  của  ngôn  ngữ  là 

nhân tố thứ nhất. Tuy rằng ngày nay chân thật vẫn có 

người tu hành, đương nhiên người tu hành này chưa 

chứng  được  Hoa  Nghiêm  Tam  Muội  (còn  nếu  đã 


chứng  được  Hoa  Nghiêm  Tam  Muội  thì  vấn  đề  này 

liền  được  giải  quyết)  nên  không  có  được  công  phu 

sâu như vậy, cảnh giới mà họ đã vào được rất thấp, có 

thể vào chỉ được mấy phần, công hạnh không đạt đến 

được tiêu chuẩn này, cho nên liền bị chướng ngại của 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





ngôn ngữ. Do đó đối với những người ngôn ngữ bất 

đồng, văn tự bất đồng, họ không thể đem Phật pháp 

thù thắng vi diệu giới thiệu đến cho những người bất 

đồng  ngôn  ngữ  này  mà  cần  phải  thông  qua  phiên 

dịch. 

Như  thời  xưa,  vào  khoảng  2500  năm  trước, 

Phật  pháp  truyền  đến  Trung  Quốc,  vào  lúc  đó  kinh 

điển  là  tiếng  Phạn,  đến  Trung  Quốc  nhất  định  phải 

phiên dịch thành Hoa văn thì người Trung Quốc mới 

có  thể  xem  hiểu  được.  Khi  đã  thông  qua  việc  phiên 

dịch này, liệu ý nghĩa nguyên văn của Thế Tôn có bị 

phiên dịch sai không? Việc này ở ngay trong thường 

thức tượng tưởng thông thường của chúng ta mà nói 

nhất  định  là  có  khả  năng,  không  thể  nào  đem  hết  ý 

nghĩa nguyên văn của Ngài dịch ra mà không có một 

chút  sai  lầm  nào,  rất  khó.  Vì  ngay  người  thông 

thường  chúng  ta  tự  mình  viết  ra  một  thiên  văn 

chương,  rồi  mời  người  ta  phiên  dịch  sang  văn  tự 

ngoại quốc, vậy cùng ý nghĩa ban đầu của chúng ta, 

có  phải  là  hoàn  toàn  như  nhau  không?  Rất  khó  nói. 

Do đó nếu như đem ý nghĩa của Phật dịch sai thì phải 

làm sao? Đó chẳng phải là làm chúng sanh ngộ nhận? 

Cho  nên  chính  cái  điểm  này  cũng  dẫn  khởi  người 

hiện  đại  học  Phật  có  hoài  nghi  đối  với  kinh  điển  là 

việc  không  tránh  khỏi.  Chính  vì  vậy  nên  có  một  số 

người, nhất định phải tìm kinh điển  nguyên bản văn 

Phạn.  Vậy  có  thể  đến  nơi  đâu  để  tìm?  Kinh  điển 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nguyên văn đều bị thất truyền, vậy người Trung Quốc 

liệu có tận hết trách nhiệm hay không? Vào thời xưa, 

số  lượng  lớn  kinh  điển  tiếng  Phạn  lưu  truyền  đến 

Trung  Quốc,  nhưng  rất  là  đáng  tiếc,  người  Trung 

Quốc đã không bảo tồn được những bản gốc này mà 

sau khi phiên dịch thành Trung văn thì không cần đến 

kinh điển tiếng Phạn nữa, nên đã không hề lưu giữ nó 

để lưu truyền lại, bạn nói xem đáng tiếc cỡ nào. 

Vào  những  năm  đầu  khi  tôi  học  Phật,  đã  đem 

việc này thỉnh giáo với tiên sinh Phương Đông  Mỹ. 

Tôi nêu ra vấn đề này, những điển tích trân quý như 

vậy tại vì sao không cố gắng giữ gìn lưu lại? Tôi hỏi:  

-  Thấy  người  xưa  Trung  Quốc,  lo  sợ  kinh  Phật 

tương lai ở trong tai nạn lớn sẽ bị thất truyền, đem nó 

khắc thành thạch kinh, thường trụ danh sơn lưu truyền 

đến đời sau. Mấy năm trước ở Phòng Sơn Trung Quốc 

phát hiện được Thạch Kinh, thấy người xưa dụng tâm 

nhiều  như  vậy,  lo  sợ  thất  truyền,  đem  kinh  văn  này 

khắc lên trên đá, toàn bộ “Đại Tạng Kinh”, Phân Biệt 

Tạng ở trong bảy cái động đá. Đến Phòng Sơn tham 

quan,  khen  ngợi  không  hết  lời,  cái  công  trình  đó 

không thua kém gì Vạn Lý Trường Thành. Căn cứ vào 

ghi chép của họ, bộ kinh điển này tổng cộng đã khắc 

cũng gấp gần 3-4 trăm năm mới hoàn công, biết bao 

nhiêu nhân lực tài lực để làm công tác này, vậy thì tại 

vì sao không lưu giữ văn Phạn lại? 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Phương tiên sinh nghe lời nghi vấn này của tôi   

liền cười thật to, trận cười này cũng làm cho tôi cười 

ràn rụa. Ông nói với tôi: 

-  Việc  này  chú  không  biết,  người  xưa  Trung 

Quốc  không  giống  như  người  Trung  Quốc  hiện  tại, 

người Trung Quốc hiện tại không có lòng tự tin của 

dân  tộc,  nên  đều  cảm  thấy  không  bằng  người  khác. 

Người Trung Quốc ngày trước lòng tự tin mạnh mẽ, 

các dân tộc khác không thể so sánh, trên thế giới là đệ 

nhất. Kinh Phật thời đó dịch thành Trung văn, không 

những ý nghĩa của kinh, một chút cũng không sai sót, 

đã có thể khẳng định đến như vậy, ý nghĩa quyết định 

không có dịch sai, hơn nữa văn tự còn hoa mỹ hơn so 

với nguyên văn tiếng Phạn, đó là nói với người thiên 

hạ  về  sau  đọc  kinh  điển  Trung  văn  thì  được  rồi, 

không cần phải đọc bản tiếng Phạn, không cần nữa. 

Bạn  xem  loại  khí  khái  này,  giả  như  chúng  ta 

không  hề  nghĩ  đến  Phương  tiên  sinh  nói  ra  lời  nói 

này, mà chúng ta hãy thử tự ngẫm nghĩ thì thấy đích 

thực  là  có  cái  đạo  lý  này,  người  Trung  Quốc  dịch 

thành kinh điển Trung văn đáng được tự hào. 

Vì sao lại có được thành tựu như vậy? Lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam nói với tôi: 

-  Năm  xưa  những  người  tham  gia  công  tác 

phiên  dịch  ở  dịch  trường  này,  trong  đó  có  rất  nhiều 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  tu  hành  chứng  quả,  cho  nên  cái  ý  nghĩa  này 

mới dịch được không sai. 

Phật nói cái cảnh giới này, chỉ có những người 

tu  hành  đó  chân  thật  chứng  được  cái  cảnh  giới  này, 

khế  nhập  được  cái  cảnh  giới  này  thì  họ  phiên  dịch 

không  vấn  đề.  Quyết  không  như  hiện  tại  chúng  ta, 

không  biết  tường  tận  tự  mình  cho  là  đúng,  vậy  thì 

không  được,  đó  là  sai  lầm  đến  trăm  lần.  Cho  nên 

người trước chân thật  là có tu có chứng, người hiện 

tại chúng ta là có tín có học, còn cái tu thì không thể 

nói  đến,  chứng  thì  càng  không  có.  Ngày  nay  học 

Phật,  thành  quả  của  chúng  ta  kém  xa  so  với  người 

xưa,  đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Cho  nên  trên  kinh 

nói câu này, chúng ta sâu sắc tin tưởng việc này là có 

thể, thế nhưng đây không phải là cảnh giới của chúng 

ta.  Ngày  nay  chúng  ta  vẫn  là  phải  thông  qua  phiên 

dịch,  công  tác  phiên  dịch  rất  là  gian  nan,  phải  chân 

thật đem công tác phiên dịch làm cho tốt, nhưng vẫn 

là phải  dựa vào công phu tu hành, có vậy  mới chân 

thật có thể làm được tốt. 

Thứ tư: “Khai hoá hiển thị chân thật chi tế” [Khai 

hóa, hiển thị Chân Thật Tế] 

Bổn kinh tổng cộng đã nói ba chữ  “Chân thật”.  

Chỗ  này  được  người  xưa  rất  là  tán  thán,  vì  ở  trên 

cùng một bộ kinh mà nói tới ba chữ chân thật thì rất 

ít,  loại  kinh  điển  này  không  nhiều.  Chúng  ta  ở  chỗ 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





này xem thấy chữ thứ nhất   “Chân thật chi tế” , phía 

sau  còn  có  hai  câu   “Trụ  chân  thật  huệ”,  “Huệ  dĩ 

 chân  thật  chi  lợi”27.   Ba  câu  này  cũng  có  thể  nói  là 

tổng  cương  lĩnh  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Cũng  là 

thời đại nhà Đường, Đại sư Thiện Đạo nói với chúng 

ta   “Nhất  thiết  giai  tùng  chân  thật  tâm  trung  tác”  28, 

còn trên kinh này nói ba chữ “Chân thật”. 

“Khai  hoá  hiển  thị  chân  thật  chi  tế”.  Câu  này 

nói rõ chư Phật Như Lai, Ngài vì sao đến thế gian này 

của chúng ta để thị hiện? Nguyên nhân đã nói ra rồi, 

đó  là  chúng  sanh  có  cảm,  Ngài  liền  có  ứng.  Trong 

lòng  chúng  ta  có  cảm,  nhưng  luôn  luôn  chính  mình 

đều  không  biết.  Chỗ  này  giảng  như  trong  khoa  học 

hiện  tại  gọi  là  sóng  điện,  sóng  điện  của  chúng  ta  ở 

đây phát ra, cái sóng điện này rất là vi tế, chính mình 

đều không hề có cảm giác. Thế nhưng loại sóng vi tế 

này,  Phật  Bồ  Tát  ở  nơi  đó  các  Ngài  đã  tiếp  nhận 

được, vì các Ngài cao minh hơn nhiều so với chúng 

ta. Chúng ta chính mình phát ra, mà chính mình vẫn 

còn  không  biết,  thì  các  Ngài  đã  biết  được  rồi.  Các 

Ngài biết được, các Ngài liền đi đến, họ đến rồi. Trái 

lại chúng ta cảm thấy rất là kinh ngạc, không biết vì 

sao Phật Bồ Tát đến? Sóng vi tế này là gì? Là có thể 

tiếp  nhận  Phật  pháp,  cũng  chính  là  việc  nếu  như  có 

người nói ra những thứ này, chúng ta nghe rồi có thể 

tin  tưởng,  có  thể  lý  giải.  Chỉ  cần  bạn  có  điều  kiện 

này,  Phật  Bồ  Tát  liền  đến.  Nếu  như  bạn  nghe  được 

pháp này, tiếp nhận được pháp này, nhưng bạn không 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể  tin tưởng,  không  thể  lý  giải,  thì  các  Ngài  không 

đến. Cho nên loại sóng này phát ra thì liền có cảm, họ 

hiện  thân  đến  nói  pháp,  đó  là  ứng  của  Ngài.  Chúng 

sanh có cảm Phật Bồ Tát liền có ứng. Nếu như chúng 

ta có dục vọng mong cầu mãnh liệt, đương nhiên phát 

ra cái sóng này sẽ rất mạnh mẽ, chúng ta chính mình 

sẽ rất rõ ràng. Như hiện tại chúng ta xây Niệm Phật 

Đường, chúng ta hy vọng xây Làng Di Đà, hy vọng 

cầu Tam Bảo gia trì, sức mạnh của tâm này rất mạnh, 

việc này thì không phải vi tế, chúng ta có cảm, Phật 

Bồ Tát làm gì không có ứng chứ? 

Vậy  thì  Phật  Bồ  Tát  làm  thế  nào  đến  để  ứng? 

Chỉ cần xem tâm của chúng ta phát ra có phải là chân 

tâm không, nếu như là chân tâm, phản ứng liền sẽ rất 

rõ  ràng,  rất  là  tường  tận,  còn  nếu  như  là  vọng  tâm, 

tiếp  theo  đây  lại  là  danh  vọng  lợi  dưỡng,  đến  tham 

thố năm dục sáu trần, thì xin nói với các vị, Phật Bồ 

Tát sẽ không ứng, sẽ không có cảm ứng, dù rằng sóng 

này của bạn có mạnh hơn cũng không có cảm ứng. Vì 

sao vậy? Vì tần số không giống với các Ngài. Tần số 

không  giống  nhau  không  khởi  lên  được  cảm  ứng 

tương thông, còn nếu như cái tâm này của bạn là tâm 

chí thành cung kính, thì liền có cảm ứng. Phật Bồ Tát 

thị  hiện  đến  thế  gian  này,  dùng  đủ  loại  thân  phận 

khác  nhau,  nam  nữ  già  trẻ,  các  ngành  các  nghề,  thế 

nhưng các Ngài biểu hiện ra, đều không rời khỏi cái 

nguyên tắc này, chính là tám chữ này  “Khai hoá hiển 

 thị chân thật chi tế”. 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm”, đặc biệt 

rõ  ràng  xem  thấy  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần  tham 

học, 53 lần tham chính là câu nói  “Khai hoá hiển thị 

 chân thật chi tế”  này mà trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã 

phải dùng đến 40 quyển kinh văn, còn ở trên Kinh Vô 

Lượng Thọ thì cái 8 chữ này. 

 Một là “Khai hóa” là gì?  

“Khai” là khai Phật tri kiến, “Hoá” là khế nhập 

cảnh giới. Nhà Phật thường giảng khai thị, khai chính 

là  ý  nghĩa  khai  thị  chúng  sanh  đối  với  những  việc 

này, đối với những lý này. Nếu bạn không tường tận, 

không  lý  giải,  thì  đó  gọi  là  bế  tắc,  bạn  gặp  được 

những thiện tri thức này, những người minh bạch này 

(người minh bạch chính là Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát 

thị hiện), họ đến nói rõ cho bạn, giảng tường tận cho 

bạn, chỉ thị bạn. Giảng tường tận cho bạn, sau khi bạn 

nghe rồi giác ngộ, đó gọi là khai mở bế tắc. 

Họ khai thị cho chúng ta là gì? Họ nói rõ cho 

chúng  ta  nghe  cái  gì?  Nói rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh, chính là 4 chữ phía sau nói: “Chân thật chi 

 tế”. 

 Hai là “Chân thật chi tế” [Chân Thật Tế] là gì?  

Chính  là  chân  tướng  của  sự  thật.  Họ  vừa  nói 

chúng  ta  liền  thông  suốt.  Chữ  “hoá”  này  chính  là 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tường  tận,  chúng  ta  liền  sanh  ra  biến  hoá.  Biến  hóa 

gì?  Ban  đầu  là  mê  hoặc  điên  đảo,  hiện  tại  là  hoát 

nhiên đại ngộ. Cho nên chỗ này gọi là khai hoá “Phật 

tri,  Phật  kiến”.  Phật  là  ý  nghĩa  của  giác  ngộ,  nên 

“Phật tri, Phật kiến” chính là “Tri kiến của giác ngộ”. 

“Tri”  là  thông  suốt  tường  tận,  “Kiến”  là  kiến 

giải. Thông hiểu của bạn, kiến giải của bạn hoàn toàn 

chính xác. Tiêu chuẩn của chính xác là gì? Cùng chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh hoàn toàn tương ưng phù 

hợp thì tư tưởng kiến giải này mới gọi là chính xác. 

Tiêu  chuẩn  của  chính  xác  ở  ngay  chỗ  này.  Cho  nên 

mọi người không nên cho rằng tri kiến của Phật, nhất 

định là lấy tư tưởng kiến giải của Thích Ca Mâu Ni 

Phật làm tiêu chuẩn, thì bạn sai rồi. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  không  có  tư  tưởng,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

không có kiến giải, cái tiêu chuẩn này là chân tướng 

sự thật, tương ưng với chân tướng sự thật. 

 Ba là “Hiển thị”  là gì?  

Chính là “Thị Phật tri kiến”. Căn tánh lanh lợi, 

chúng ta gọi là người thông minh lanh lợi, đó là nhà 

thiền  thường  nói,  người  căn  tánh  rất  nhạy  bén,  Phật 

vừa nói  họ liền thông suốt, đó là người  thượng căn, 

họ  liền  hiểu  được.  Người  căn  tánh  trung  hạ  vẫn 

không thể hiểu, bạn giảng cho họ nghe, họ nửa hiểu 

nửa ngờ không thể thấu triệt, cho nên phải tiến thêm 

một bước phải hiển thị. Hiển thị cái gì? Làm ra tấm 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





gương  để  cho  họ  xem,  vậy  thì  mới  hoát  nhiên  đại 

ngộ, họ mới chân thật tường tận. Hiển thị là phải làm 

ra  dáng  vẻ,  làm  ra  tấm  gương  để  cho  họ  xem,  Phật 

pháp trong tất cả kinh luận. Phật thường hay dặn bảo 

chúng  ta “Thọ  trì,  đọc,  tụng,  vì  người  diễn  nói” .  Lời 

nói này không biết được có mấy trăm lần, mấy ngàn 

lần, thậm chí đến nói mấy vạn biến, đó là thật không 

phải  là  giả,  trên  mỗi  bộ  kinh  đều  có  rất  nhiều  biến, 

toàn bộ trên “Đại  Tạng Kinh” có không phải  chỉ  có 

mấy  vạn  biến  Phật  khuyên  chúng  ta:  “Thọ  trì,  đọc, 

tụng, vì người diễn nói”. Câu nói này đã nói mấy vạn 

biến, đó là Phật hết lời dạy bảo khuyên nhủ chúng ta. 

 “Thọ, Trì”  là gì? 

“Thọ”  là  tiếp  nhận  những  đạo  lý  mà  Phật  đã 

nói, những phương pháp mà Phật đã nói, những cảnh 

giới mà Phật đã nói. Chúng ta phải tiếp nhận, chúng 

ta phải tin tưởng, đó là thọ. 

“Trì” là cái gì? Là giữ gìn không thể để mất đi. 

Nhất  định  phải  đem  nó  áp  dụng  ở  ngay  trong  đời 

sống  của  chúng  ta,  dùng  ở  trong  công  việc  thường 

hàng ngày trong đối nhân, xử thế, tiếp vật của chúng 

ta, đem những phương pháp đạo lý của Ngài đã nói 

phải ứng dụng mới được, đó mới gọi là  “thọ trì”.  

 “Đọc, Tụng”  là gì? 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Là khuyên chúng ta phải thường hay đọc tụng 

kinh  điển.  Vì  sao  vậy?  Vì  nếu  không  thường  xuyên 

đọc tụng thì quên mất đi lời dạy bảo của lão sư. Phàm 

phu rất hay quên, bộ kinh này nếu không thường đọc 

tụng thì sẽ quên mất. 

Tôi khi giảng kinh thường hay vận dụng trong 

một  số  chữ  trong  kinh  điển,  nhưng  những  chữ  này 

đều đọc sai. Vì sao vậy? Kinh đó không thường đọc, 

thậm chí đến mười, đến hai mươi năm cũng chưa ôn 

tập  lại  một  lần,  thỉnh  thoảng  nhớ  lại  một  hai  câu, 

trong đó có vài chữ còn nhớ sai. 

Cho nên người đọc sách, đặc biệt là người học 

giảng  kinh,  những  tư  liệu  tham  khảo  này  đích  thực 

không thể rời bỏ. Tôi ngay trước đạo tràng của chính 

mình, những tư liệu này rất là hoàn bị, khi đi đến nơi 

đây tôi cũng mang theo không ít, thế nhưng dọn nhà 

vài lần thì dọn không thấy đâu nữa, hiện tại trên tay tôi 

không còn bất cứ thứ gì, bao gồm những tư liệu kinh 

luận này đều không biết được đi đâu mất hết. Về trước 

tôi ở trong nhà một cư sĩ, khi dọn đến bên đây, khi vừa 

dọn thì dọn lộn xộn hết, sau rồi lại dọn từ chỗ này đến 

Tịnh Tông Học Hội, Tịnh Tông Học Hội lại dọn đến 

Malaysia,  Malaysia  lại  dọn  đến  Úc  châu,  thì  không 

còn  thấy  nữa.  Cho  nên  ở  trên  giáo  học  tạo  thành  rất 

nhiều khó khăn do rất nhiều tư liệu không tìm ra. Hy 

vọng tương lai chúng ta  có thể  có  một  đạo tràng dài 

lâu, xây dựng một phòng thư viện hoàn thiện, chúng ta 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tham khảo tư liệu hoàn bị, vì không chỉ lên đài giảng 

kinh, mà bình thường chúng ta cùng người ta nói Phật 

pháp nên khi dẫn cứ kinh điển, đều không nên có sai 

lầm, cho nên nhất định phải đọc nhiều. Vì vậy mà Phật 

dạy  chúng  ta  phải  thường  xuyên  đọc  tụng,  vẫn  phải 

nhiệt tâm  “Vì người diễn nói”.  

 “Diễn”  là cái gì? 

“Diễn” chính là hiển thị, cũng là biểu diễn. Bạn 

đã học được, nhưng bạn phải làm được, còn bạn học 

được nhưng chưa làm được thì không tính, nhất định 

phải làm được. Cho nên diễn là biểu diễn, làm ra tấm 

gương để cho người xem. 

 “Thuyết”  là gì? 

Là nói rõ cho người nghe. 

Tóm lại “Khai hoá” chính là “nói”; “Hiển thị” 

là “biểu diễn”. Đó là vì người diễn nói. Diễn, nói cái 

gì? “Chân thật chi tế”, ở trên bổn kinh này dùng cái 

danh xưng này, còn ở trên “Kinh Bát Nhã” là “Thực 

tướng các pháp”, cũng hoàn toàn tương ưng với bốn 

cái chữ này, chân thật tướng của tất cả pháp. 

 “ Tế”  nói  cách  nào?  Tế  là  đạt  đến  cực  điểm. 

Chúng  ta  dùng  danh  từ  Phật  học  để  giảng  “Thực 

tướng các pháp diệu  lý cứu cánh đến cùng cực”, đó 

chính  là  ý  nghĩa  của  chữ  tế.  Hoặc  giả  là  nói  “Thực 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tướng diệu xứ cùng tận kỳ lý”. Đạt đến cùng tột gọi là 

tế, là bờ mé, đỉnh điểm. 

Thông  thường  trên  kinh  Đại  thừa  cũng  nói 

 “Triệt  pháp  đệ  nguyên” ,  đó  là  gốc  của  tất  cả  pháp, 

đầu nguồn của tất cả pháp, cũng là ý nghĩa của ranh 

giới. 

Do đây có thể biết “Khai hoá hiển thị chân thật 

chi  tế”,  không  phải  người  thông  thường  có  thể  làm 

được, chỉ  có Chư Phật Như Lai mới có thể làm đến 

được. Vì sao vậy? Vì các Ngài chứng được chân thật 

chi tế, còn bạn chưa đạt đến được thì bạn làm sao có 

thể  nói  ra.  Bồ  Tát  vì  chúng  ta  giảng  kinh  nói  pháp, 

nhất  định  được  Phật  lực  gia  trì,  bởi  vì  không  phải 

cảnh giới của chính họ nên nếu như không được Phật 

lực gia trì thì họ cũng không thể nói ra được. Đến Bồ 

Tát Đẳng Giác nói pháp đều phải cầu Phật gia trì. 

Chúng ta thấy đại đức xưa chú thích kinh, xem 

thử người xưa chú thích kinh, phía trước nhất định có 

kệ tụng cầu Phật gia trì, mời gia trì. Người xưa trước 

khi lên đài giảng kinh thì phía dưới lạy Phật cầu gia 

bị.  Chúng  ta  không  cầu  Phật  gia  trì  thì  khi  lên  đài 

giảng  liền  sẽ  nói  năng  xằng  bậy,  vậy  thì  sao  được. 

Cho nên trước khi chúng ta lên đài giảng, lạy Phật ba 

lạy cầu Phật gia trì, không có cách khác. 

Cho  nên  tám  cái  chữ  này  thực  tế  ra  mà  nói, 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





không  chỉ  là  tất  cả  pháp  mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

nói 49 năm, mà viên mãn hàm nhiếp tất cả Phật pháp 

đều không lìa khỏi cái nguyên tắc này. Mười phương 

ba đời tất cả Chư Phật Như Lai, nói ra tất cả pháp cho 

vô lượng vô biên chúng sanh, cũng không vượt ngoài 

tám cái  chữ  này.  Tám cái  chữ  này nói  cho chúng ta 

nghe là cứu cánh viên mãn. 

Thứ  năm:  “Siêu  quá  thế  gian,  chư  sở  hữu  pháp” 

[Vượt xa các pháp sở hữu của thế gian] 

Đó  là  cái  lý  đương  nhiên!  Không  chỉ  là  vượt 

qua tất cả pháp “thế gian” mà cũng vượt qua luôn tất 

cả  pháp  “xuất  thế  gian”.  Vậy  thì  câu  kinh  văn  này, 

thực  tiễn  vào  nơi  đâu  vậy?  Thực  tiễn  vào  ngay  bộ 

kinh  này,  bộ  kinh  này  chính  là  Chư  Phật  Như  Lai 

“Khai  hoá  hiển  thị  chân  thật  chi  tế”.  Cho  nên  thời 

Tuỳ  Đường  các  đại  đức  xưa  đã  nghiên  cứu,  đã  tìm 

hiểu, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh nói pháp 49 

năm, bộ kinh nào được xem là đệ nhất? Sau khi đem 

tất cả các kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời đã 

nói so với bộ kinh này thì kết luận đến sau cùng là bộ 

kinh  này  là  đệ  nhất  kinh.  Kinh  này  là  đệ  nhất  kinh, 

cho  nên  câu  nói  này  liền  thực  tiễn  ở  ngay  trong  bộ 

kinh  điển  này,  đích  thực  là  siêu  việt  tất  cả  pháp  thế 

xuất thế gian, chúng ta phải đặc biệt trân trọng. Cho 

nên  mỗi  lần  giảng bộ  kinh  này  pháp  duyên  đặc  biệt 

thù thắng. 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi giảng kinh đã giảng 40 năm, đã đi qua rất 

nhiều  quốc gia khu vực, giảng bất  cứ  kinh  điển  nào 

pháp  duyên  thù  thắng  đều  không  hơn  bộ  kinh  này, 

thính chúng nhiều, thính chúng hoan hỉ. Nếu bạn nói 

đó  là  do  tôi  biết  giảng,  thì  phải  bất  cứ  mỗi  bộ  kinh 

nào  mà  tôi  giảng  cũng  phải  đều  khiến  người  người 

đều  hoan  hỉ,  người  người  cũng  đều  phải  đến  nhiều 

như vậy. Nhưng trên thực tế thấy là giảng các bộ kinh 

không  như  nhau.  Giảng  bộ  kinh  này  thì  người  nghe 

đặc biệt nhiều, còn giảng kinh khác thì ít đi phân nửa 

số  người.  Nguyên  nhân  này  là  gì?  Tam  Bảo  gia  trì, 

nên  không  như  nhau.  Tôi  thể  hội  sâu  sắc  ở  trong 

nhiều năm như vậy, thường hay nghĩ xem liệu có phải 

do tình hình trong đạo tràng? Chỉ riêng giảng “Kinh 

Vô  Lượng  Thọ”  thì  pháp  duyên  đặc  biệt  thù  thắng. 

Kế đến là giảng “Di Đà Kinh Sớ Sao Yếu Giải”, thính 

chúng cũng rất là hoan hỉ, tình hình  hoàn toàn khác 

với  giảng  các  bộ  kinh  khác.  Điều  đó  chứng  minh 

“Siêu quá thế gian chư sở hữu pháp”. 

CHÁNH KINH: “Tâm thường đế trụ độ thế chi đạo. 

Ư  nhất  thiết  vạn  vật  tùy  ý  tự  tại,  vị  chư  thứ  loại 

tác bất thỉnh chi hữu.” 

 [Dịch nghĩa: Tâm thường trụ chắc chắn nơi đạo độ 

 thế. Với hết thảy vạn vật tùy nghi tự tại, vì các thứ 

 loại làm bạn chẳng thỉnh. ] 

Thứ  nhất:  “Tâm  thường  đế  trụ  độ  thế  chi  đạo” 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





[Tâm thường trụ chắc chắn nơi đạo độ thế]  

Chỗ này chúng ta cần phải học tập, tâm thường 

hay an trụ ở đạo “Độ thế”. Câu này hiểu thế nào vậy? 

“Đế”  là  chân  thật,  không  phải  là  giả,  là  chân  thật. 

“Trụ” là an trụ. 

Vậy thì “Độ thế”, chính là  “Chúng sanh vô biên 

 thệ nguyện độ”  mà trong Tứ hoằng thệ nguyện đã nói. 

Cái  tâm  này  phải  thường  hay  an  trụ  ở  trong  đại 

nguyện, đó gọi là “Đế trụ độ thế chi đạo”, phải thường 

giữ cái tâm này, đó chính là tâm bồ đề chân thật. 

 Cái gì gọi là “Độ” ? 

“Độ”  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói,  chính  là  quan 

tâm, thương yêu, giúp đỡ. Dùng cái  tâm chân thành 

quan tâm tất cả chúng sanh, thương yêu tất cả chúng 

sanh,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh,  chân  thật  làm  đến 

được xả mình vì người. 

Người thế gian có loại tâm này rất ít, chư Phật 

Bồ Tát đích thực đều là giữ cái tâm như vậy, đều là 

cái  tâm  này.  A  La  Hán  tuy  là  cũng  có  cái  tâm  giúp 

người,  nhưng  cái  tâm  đó  không  mạnh,  nên  họ  nhất 

định phải có người cầu giúp đỡ, nếu vị A La Hán này 

xem  thấy  rất  vừa  mắt  thì  họ  liền  đến  giúp  bạn,  còn 

xem  thấy  không vừa  mắt  thì  chưa  chắc  họ  đến giúp 

bạn. Không như Bồ Tát, Bồ Tát chân thật là có cầu ắt 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có ứng, thậm chí bạn không cầu họ, họ cũng đến. 

 Càng là nơi có khổ nạn, thì Phật Bồ Tát càng thị hiện 

 nhiều. 

Phàm  phu  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhận  biết 

được. Như cái thế giới hiện tại này, mỗi ngày chúng 

ta  xem  thấy  các  tin  tức  đưa  tin  nhiều  quốc  gia  khu 

vực xảy ra rất nhiều tai nạn, vậy những nơi chịu khổ 

chịu nạn chư Phật Bồ Tát có cách gì giúp đỡ không? 

Có! Hơn nữa còn giúp đỡ rất nhiều. 

 Nếu  chư  Phật  Bồ Tát  đến  giúp  đỡ  vậy  tại  vì  sao họ 

 còn bị tai nạn lớn đến như vậy? 

Đó là do “Nghiệp lực” hiện tiền. Phật Bồ Tát có 

thể giúp đỡ bạn, nhưng Phật  Bồ Tát  không thể giúp 

bạn tiêu trừ tội nghiệp. Đó là như ở trên kinh Phật nói 

 “Tâm,  Phật,  Chúng  sanh,  tam  vô  sai  biệt”  29,  ba  cái 

sức mạnh này là bình đẳng. Sức mạnh của tâm, sức 

mạnh của Phật, sức mạnh của nghiệp lực của chúng 

sanh tạo tác, không có khác biệt. 

Chúng ta đọc qua trong “Kinh Địa Tạng” giảng 

về  nghiệp  lực  của  chúng  sanh   “Năng  địch  Tu  Di, 

 năng thâm cự hải”  30. Qua đó có thể hình dung nghiệp 

lực của chúng sanh tạo ra không thể nghĩ bàn. Nghiệp 

của bạn tạo thì bạn nhất định phải nhận lấy quả báo, 

nhưng ngay khi bạn chịu quả báo, Phật Bồ Tát nhất 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





định ở bên cạnh giúp đỡ, ở bên cạnh chăm sóc bạn. 

Chỗ này nếu như vào sâu một chút đối với Phật pháp 

thì bạn sẽ có cảm nhận này. Khi chúng sanh chịu tai 

nạn  lớn,  làm  gì  có  chuyện  Phật  Bồ  Tát  phẩy  tay  áo 

bàng quan mà nhìn chứ? Không có!  Thế nhưng  nếu 

như chính chúng ta chân thật có được may mắn thoát 

khỏi tai nạn, có nghĩa là tâm niệm của chính chúng ta 

cùng tâm niệm của Phật  Bồ Tát  phải  tương ưng, thì 

rất có khả năng tránh khỏi kiếp nạn. 

Chỗ này cũng giống như chúng ta phía trước đã 

nói,  trong  lòng  chúng  ta  phát  ra  cái  sóng  tư  tưởng 

cùng  sóng  tâm  của  Phật  tần  suất  gần  nhau,  tần  suất 

giống nhau, liền được sự giúp đỡ của các Ngài. Đó là 

nhà Phật chúng ta gọi “bảo hộ gia trì”, đạo lý chính 

ngay chỗ này. Bạn không hiểu, bạn cho rằng đó là mê 

tín,  nếu  bạn  hiểu  được  đó  là  tần  suất  của  sóng  tư 

tưởng tương ưng, đích thực là có thể giúp đỡ được. 

Nếu các vị hiểu rõ đạo lý này, vậy thì bạn liền 

hiểu  được  giảng  đường  của  chúng  ta  phát  ra  là  cái 

sóng gì? Nhiều đồng tu như vậy ở nơi đây, chúng ta 

đang  dốc  lòng  nghe  giảng  nên  ngay  trong  hai  giờ 

đồng  hồ  này  không  khởi  ác  niệm,  mỗi  niệm  đều  là 

thiện niệm, mỗi niệm đều là tương ưng với kinh giáo, 

vậy thì cái sóng này tốt, cái sóng này cùng với sóng 

của  Phật  Bồ  Tát  gần  giống  nhau,  cho  dù  tần  suất 

không  thể  hoàn  toàn  như  nhau,  thế  nhưng  rất  gần 

giống  nhau,  liền  được  Phật  gia  trì.  Mọi  người  ngày 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đêm ở Niệm Phật Đường nơi đây niệm Phật, cái sức 

mạnh này thì càng lớn. Cho nên bạn phải nên biết cái 

đạo tràng này, giảng đường cùng Niệm Phật  Đường 

chính là trạm phát ra sóng âm tư tưởng, nếu như sức 

mạnh của cái sóng này của chúng ta rất mạnh thì liền 

có thể can thiệp đến một số sóng âm Tham - Sân - Si 

- Mạn, tự tư tự lợi của các chúng sanh cũng trong thế 

gian này, vì cái sóng âm này của chúng ta mạnh nên 

liền can thiệp đến họ, có thể làm quấy nhiễu sóng âm 

của họ, không để sóng âm họ khởi tác dụng, còn sóng 

âm  của  chúng  ta  thì  khởi  tác  dụng,  thì  liền  có  thể 

mang  đến  thế  giới  sự  an  lành,  liền  có  thể  làm  cho 

những tai nạn thế gian  này được giảm  nhẹ, làm cho 

kiếp nạn thế gian này chậm lại, thời gian giảm ngắn. 

Nếu bạn hỏi “niệm Phật” có gì tốt chứ? Chỗ tốt 

chính ngay chỗ này. Đây không phải mê tín, thật có 

lý luận và nền tảng của khoa học ở trong đó. Hiện tại 

cái hiện tượng sóng âm này, khoa học gia thừa nhận, 

thậm chí họ nói “Thế gian căn bản không có tồn tại, 

vô  tướng,  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất  là  hiện  tượng 

sóng động”. Lời nói này rất có đạo lý, họ nói lời này 

tôi vừa nghe liền thấu hiểu, tôi vừa nghe liền gật đầu, 

nói  không  sai  một  chút  nào,  đích  thực  đó  là  hiện 

tượng  của  sóng  động,  là  sóng  động  sanh  ra  huyễn 

giác. 

Trên “Kinh Bát Nhã” Phật nói: “Nhất thiết hữu 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”,  “Phàm  sở  hữu 

 tướng giai thị hư vọng” . 

Lời này đều là lời thật. Cho nên nói hiện tượng 

của  sóng  động,  bao  gồm  tất  cả  vật  chất,  thực  vật, 

khoáng  vật,  chỉ  cần  là  có  hiện  tượng,  thì  ngày  nay 

khoa học gia phân tách nó thành phân tử, nguyên tử, 

điện tử, phân tách đến hạt cơ bản, tỉ mỉ quan sát nó 

đều  là  đang  động,  nó  không  phải  là  yên  lặng,  nó  là 

động,  động  thì  sanh  ra  sóng,  cho  nên  có  vật  tướng 

nào mà không có sóng? Nhà Phật chúng ta không gọi 

là sóng, nhà Phật gọi là quang, đều có quang, nội địa 

Trung Quốc người học khí công gọi là khí, khoa học 

gia  gọi  là  sóng,  đều  là  nói  một  hiện  tượng,  một  sự 

việc.  Hơn  nữa  sóng  động  này  là  lấy  sóng  động  tư 

tưởng  là  rõ  ràng  nhất,  rất  tường  tận.  Cho  nên  Phật 

pháp nói:  “Y báo tuỳ theo chánh báo chuyển” , chính 

là căn cứ vào đạo lý này. 

 Vì  sao  hoàn  cảnh  vật  chất  lại  tùy  theo  sóng  của  tư 

 tưởng chân thật mà thay đổi? 

Vì sức mạnh của sóng tư tưởng mạnh, nên can 

thiệp nó, làm thay đổi tần suất sóng động của nó, cho 

nên  hiện  tượng  vật  chất  này  liền  thay  đổi,  sóng  tư 

tưởng  của  chúng  ta  có  thể  thay  đổi  tần  suất  của  nó, 

can thiệp nó, quấy nhiễu nó. 

Nếu như là tư tưởng không chính xác, quấy rối 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì  liền  phá  hoại  hiện  tượng  tự  nhiên,  chúng  ta  liền 

phải chịu khổ vì cân bằng sinh thái địa cầu hiện tại bị 

phá  hoại.  Nguyên  nhân  gì  khiến  cân  bằng  sinh  thái 

địa cầu bị phá hoại? Khí hậu cũng khác thường, nhiệt 

độ của nước biển cũng dâng cao, băng của Nam Bắc 

cực tan chảy do nguyên nhân gì? Sóng tư tưởng của 

chúng ta quấy nhiễu nó, cái sóng tư tưởng này chính 

là  Tham-Sân-Si-Mạn,  phát  tiết  ra  Tham-Sân-Si 

nghiêm trọng, tham là nước, sân là lửa, si là gió, bất 

bình trong lòng chính là động đất, nó đều có nguyên 

nhân của nó. 

Thế nhưng đạo lý sâu này, khoa học gia hiện tại 

vẫn  chưa  phát  hiện  ra,  đây  mới  là  nhân  tố  thứ  nhất, 

liệu  họ  có  xem  thấy  được  hay  không?  Họ  không  hề 

xem thấy được nhân tố thứ nhất này, họ chỉ xem thấy 

nhân  tố  thứ  hai,  thứ  ba  mà  không  hề  xem  thấy  thứ 

nhất này. Nhân tố thứ nhất này trong Phật kinh giảng 

nói thấu triệt, giảng nói tường tận. 

Vậy  thì  nếu  chúng  ta  muốn  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng  sanh,  phải  bắt  đầu  làm  từ  đâu?  Phải  từ  giáo 

dục.  Người  xưa  hiểu  được,  nhưng  người  hiện  tại 

không hiểu, người xưa hiểu  được nên chú trọng vào 

giáo dục, trong giáo dục quan trọng nhất chính là dạy 

bạn có một tư tưởng kiện toàn, có một tư tưởng hợp 

lý. Cái lý này chính là “Chân thật chi tế” mà chỗ này 

nói là phải tương ưng với chân tướng của vũ trụ nhân 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





sanh, đó mới là tư tưởng chính xác, còn trái với chân 

tướng,  đó  là  hoàn  toàn  sai  lầm.  Cho  nên  phải  trái, 

nhân  ngã,  Tham-Sân-Si-Mạn,  đều  không  có  trong 

chân thật chi tế, vì đó là trái ngược, đó là sai lầm. Sai 

lầm  liền  sẽ  phá  hoại  đi  sinh  thái  tự  nhiên,  còn  nếu 

như tư tưởng là chính xác, thì sanh thái tự nhiên liền 

sẽ bình thường, có đại đạo lý ở trong đó. 

Những  đạo  lý  này  đều  ở  trong  kinh  điển  Đại 

thừa,  Phật  nói  được  rất  nhiều,  rất  tỉ  mỉ.  Thứ  đồ  tốt 

đến  như  vậy,  người  học  Phật  gọi  là  Tam  Bảo,  còn 

người thế gian lại rất xem thường, cho là hai chữ mê 

tín  thì  gạt  bỏ  đi,  liền  đem  nó  phế  bỏ,  không  biết  đi 

tìm hiểu, không biết được cái thứ này chân thật có thể 

giải quyết được nguy cơ của hiện đại, chân thật có thể 

giải  quyết  tai  nạn  của  tất  cả  chúng  sanh,  làm  cho 

chúng ta lìa khổ được vui. 

Cho  nên  người  hiện  tại  mê  tín  khoa  học,  hậu 

quả  của  mê  tín  khoa  học,  không  bằng  mê  tín  Phật 

học,  mê  tín  Phật  học  tương  lai  có  thể  sanh  đến  Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, mê tín khoa học thì đi đến 

nơi đâu? Tôi thật cũng không biết. 

Mấy câu phía sau chính là tâm thường áp dụng. 

Thứ  hai:  “Ư  nhất  thiết  vạn  vật  tùy  ý  tự  tại” [Với 

hết thảy vạn vật tùy nghi tự tại] 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Tùy ý”  là gì? 

Chính  là  tuỳ  duyên,  chính  là  tuỳ  duyên  tự  tại, 

đó  là  nói  thái  độ  đời  sống  của  chúng  ta,  còn  người 

hiện tại gọi là tâm thái. Tâm thái đời sống của chúng 

ta  phải  tùy  duyên  tự  tại.  Tùy  duyên  là  đối  với  phan 

duyên mà nói. 

 Cái gì gọi là phan duyên? 

Trong lòng của bạn có mong cầu chính là phan 

duyên. Phan duyên thì không tự tại. Vì sao vậy? Bởi 

vì bạn có cái tâm được mất này, trong tâm được mất 

liền sanh phiền não, vô lượng vô biên phiền não đều 

từ trong tâm được mất mà sanh ra. Nếu như bỏ đi cái 

tâm được mất, thì bạn liền rất tự tại, ngày tháng đó dễ 

qua, bạn liền  trải qua ngày tháng chân thật  của bạn, 

ngày tháng chân thật hạnh phúc mỹ mãn. Vì sao nói 

vậy? Vì bạn dùng hết tâm huyết. 

Thí  dụ:  Nói  bạn  kiếm  tiền,  bạn  dùng  hết  tâm 

huyết, dùng hết thủ đoạn, dùng hết phương pháp, bạn 

kiếm được tiền, nhưng vẫn là tiền trong mạng của bạn 

có,  còn  nếu  trong  mạng  của  bạn  không  có,  kiếm 

nhiều hơn một  đồng cũng không kiếm ra được. Bạn 

nghĩ xem bạn hao phí tâm lực đó không phải là oan 

uổng  sao?  Hết  thảy  bạn  đều  xả  bỏ,  trong  lòng  một 

niệm không sanh, trong mạng của bạn một ngày này 

kiếm được bao nhiêu tiền, nó tự nhiên liền đến. Bạn 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





nói xem vậy có tự tại không, rất thoải mái, rất an lạc. 

Cái  đạo lý này nếu các vị  không hiểu thấu thì 

tôi thường hay nói với các vị, bạn quay về nhà đem 

“Liễu Phàm Tứ Huấn” đọc một mạch 300 lần, thì bạn 

liền hiểu  rõ rằng   “Một  bữa  ăn, một ngụm nước đều 

 do  tiền  định”. Đó  là  thật,  một  chút  cũng không  giả. 

Ai  định  vậy?  Chính  mình  định  ra.  Nhân  do  chính 

mình đời trước tu được, ngay đời này nhận được quả 

báo. Bạn đời trước không tu nhân, bạn ngay đời này 

làm gì có được quả báo, “Nhân duyên quả báo không 

lọt mảy lông”. Cho nên nếu bạn thông đạt cái đạo lý 

này, hiểu rõ chân tướng sự thật này, đời sống của bạn 

được  đại  tự  tại,  ta  không  cần  phải  mong  cầu,  trong 

mạng có rồi đến lúc tự nhiên liền đến, cầu nó làm cái 

gì? Đến rồi cũng không thấy lạ, vì sao vậy? Đáng đến 

thì nó phải đến, không đáng đến thì nó sẽ không đến, 

không hề có ý niệm được mất. Cho nên đời sống phải 

hiểu  được  tùy  duyên.  Tùy  duyên  chính  là  tùy  thuận 

pháp tắc nhân quả, tuỳ thuận sự thật của nhân quả. 

Ngay trong đời sống của chúng ta muốn tạo, thì 

chúng ta phải nỗ lực tu thiện. Thí dụ nói các vị muốn 

có tiền, (vì mỗi một người đều muốn cầu tài), vậy tài 

từ  nơi  đâu  mà  có?  Bố  thí!  Tài  của  tôi  một  xu  cũng 

không  có,  thế  nhưng  muốn  bao  nhiêu  thì  có  bấy 

nhiêu. Bạn nói xem tự tại cỡ nào, tùy niệm liền đến, 

khởi  lên  ý  niệm  thì  nó  liền  đến.  Thế  nhưng  sau  khi 

đến  rồi,  tôi  lập  tức  liền  xả  đi.  Vì  sao  vậy?  Nếu  tôi 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không xả thì sau sẽ không đến. Tôi chỉ cần ở đây vừa 

xả đi, thì phía sau ùn ùn không ngừng kéo đến. 

Cho  nên  bạn  phải  biết  “Xả  thì  được”.  Đó  là 

Phật dạy cho chúng ta  “Xả là nhân, đắc là quả báo”. 

Bạn  không  chịu  xả,  thì  bạn  làm  sao  có  được?  Sẽ 

không  cách  gì  có  được,  vì  đó  là  trái  với  nhân  quả. 

Thế nhưng sau khi bạn có được, bạn phải hiểu được, 

có  được  cái  đó  rồi  vẫn  phải  xả  ra,  lại  phải  đem  cái 

được  đó  xả  đi,  thì  bạn  liền  giống  như  dòng  nước 

chảy, vĩnh viễn không cùng tận. 

Bạn xả tài được tài phú, xả pháp được trí  tuệ, 

thí vô uý được khoẻ mạnh sống lâu, cho nên tuỳ ý tự 

tại, con người này cả đời sẽ không bị bệnh, sẽ không 

già  yếu.  Tôi  còn  nói  với  bạn,  sẽ  không  chết,  là  thật 

không phải giả, thảy đều có được thì tuỳ ý tự tại, chết 

rồi  thì  không  tự  tại,  không  chết.  Cho  nên  chân  thật 

muốn  không  già,  không  bệnh,  không  chết,  đều  ở  

trong “Kinh Vô Lượng Thọ”, đều ở trong “Kinh Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm”. 

Hôm nay thời gian hết rồi, cái đoạn này chúng 

ta giảng không hết. A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 

(VCD 047) 

 

Thứ  hai:  “Ư  nhất  thiết  vạn  vật  tùy  ý  tự  tại” [Với 

hết thảy vạn vật tùy nghi tự tại] (tiếp theo) 

Lần  trước  giảng  đến  cái  đoạn  nhỏ  này,  bởi  vì  

thời gian có hạn nên còn có một số ý nghĩa chưa thể 

nói  ra  được,  hôm  nay  chúng  ta  cần  phải  giảng  bổ 

sung. 

Chúng ta học Phật nhất định phải lấy Phật làm 

tấm gương cho chúng ta, đặc biệt là đồng tu tu Tịnh 

Độ, tấm gương của chúng ta chính là A Di Đà Phật, 

nhất định phải rất nỗ lực chăm chỉ học tập với Phật A 

Di Đà, học được giống y như Ngài. 

 A Di Đà Phật ở đâu vậy? 

Một bộ kinh này chính là A Di Đà Phật. Ngày 

trước  tôi  cũng  đã  từng  nói  qua  với  các  vị,  nếu  như 

chúng ta có thể đem bộ kinh này, không chỉ là có thể 

tin, có thể hiểu mà còn có thể làm, nhất định phải làm 

được. Nếu như làm được 100%, thì bạn giống y như 

Phật A Di Đà, vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc nhất định là thượng thượng phẩm vãng sanh, 

sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm, địa vị này thì cao. 

Nếu như chúng ta không thể học được 100% nhưng 

có thể học được 70-80%, vậy thì  cũng có thể nói  là 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quyết định có thể sanh đến cõi Phương Tiện Hữu Dư, 

70-80%  cũng  không  làm  được,  có  thể  học  được  30-

40% thì quyết định vãng sanh cõi Phàm thánh Đồng 

Cư có phần. 

Còn  nếu  như  nói  tin  mà  không  hiểu,  hiểu  mà 

không  thể  làm,  thì  không  thể  nắm  được  phần  vãng 

sanh. Chỗ này chính gọi là  “Người niệm Phật nhiều, 

 mà người vãng sanh ít”.  Vì sao? Chính bởi vì không 

chịu làm theo, không chịu chăm chỉ học tập. 

Ngay chỗ này ở câu  “Tâm thường đế trụ độ thế 

 chi đạo” [Tâm thường trụ chắc chắn nơi đạo độ thế], 

nếu như hợp bổn kinh lại để nói, chính là 48 nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật,  mỗi  nguyện  đều  là  giúp  chúng 

sanh vãng sanh bất thoái thành Phật. Chúng ta đọc 48 

nguyện, nhất định phải nương theo tấm gương tốt của 

Phật Đà, chính mình từ trong nội tâm cũng phải phát 

ra đại nguyện như vậy, cùng A Di Đà Phật đồng tâm 

đồng  nguyện.  A  Di  Đà  Phật  không  hề  vì  chính 

mình,nhưng  thành  thật  mà  nói  cũng  không  có  cả 

chính  mình,  tận  hư  không  khắp  pháp  giới  chính  là 

chính  mình,cho  nên  Ngài  mỗi  niệm  đều  vì  chúng 

sanh. Nếu chúng ta muốn học Phật, cũng phải từ ngay 

chỗ này mà học. 

Trong  “Ba  bậc  vãng  sanh”,  điều  kiện  nói  với 

chúng ta là: “Phát tâm Bồ Đề một lòng chuyên niệm” . 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Phát tâm Bồ Đề mà nói cũng có thể chỉ là 48 nguyện, 

48 nguyện chính là tâm Bồ Đề chân thật. Nếu như có 

thể y giáo phụng hành, thì chúng ta với “Tất cả vạn 

vật”, tự nhiên liền “tuỳ ý tự tại”. 

 “Tuỳ ý tự tại” 

Ở chỗ này là nói chính là tùy loại hoá thân, tùy 

cơ nói pháp. 

Như trên “Kinh Phạm Võng”, Thế Tôn đã nói: 

 “Thiên  bá  ức  hoá  thân  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật”  31. 

Thiên, bá ức là đồng thời, đồng thời có thể hoá ngàn 

trăm ức thân. Ngàn trăm ức thân này có phải là một 

hình dáng? Không phải như vậy! Nếu như chỉ có một 

hình dáng thôi thì năng lực của Phật vẫn còn có hạn, 

ngàn  trăm  ức  thân,  là  ngàn  trăm  ức  loại  thân  phận, 

mỗi  một  thân  phận  đều  không  như  nhau,  mỗi  một 

thân  tướng  cũng  không  như  nhau.  Cái  thân  đó  của 

Ngài  làm  thế  nào  hiện  ra?  Là  vô  tâm  biến  hiện.  Vô 

tâm  là  tuỳ  theo  tâm  niệm  của  chúng  sanh  mà  biến 

hiện  ra,  mỗi  một  chúng  sanh  tâm  niệm  không  như 

nhau,  cho  nên  đức  tướng  của  Phật  cũng  không  như 

nhau, nhất định là mãn tâm nguyện của chúng sanh. 

Không chỉ hiện sắc tướng mãn tâm nguyện của chúng 

sanh, nói pháp cũng mãn tâm nguyện của chúng sanh. 

Đó gọi là tuỳ ý tự tại. 

Thứ ba: “Vị chư thứ loại tác bất thỉnh chi hữu”   [Vì 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



các thứ loại làm bạn chẳng thỉnh] 

 “Giá loại” là gì? 

Chuyên  chỉ  tất  cả  đại  chúng,  đại  chúng  trong 

nhân gian. Ý nghĩa ở chỗ này rộng, có thể bao gồm 

chín pháp giới, là từ trong cảnh giới của Phật mà nói, 

chúng sanh chín pháp giới đều có thể nói là giá loại, 

còn  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  mười  pháp  giới, 

trong mười pháp giới đều có thể gọi là “giá loại”. 

 “Tác bất thỉnh chi hữu” là gì?  

Then  chốt  chính  là  “Tác  bất  thỉnh  chi  hữu”. 

Những  chúng  sanh  đó  không  có  đến  mời  chúng  ta, 

không hề mời bạn nói pháp, nhưng bạn phải đi đến. 

Làm như vậy có phải trái với sư đạo hay không? Thế, 

xuất thế gian pháp, chúng ta biết được đều là thuộc về 

sư  đạo,  thầy  nhất  định  phải  tôn  trọng,  tôn  sư  trọng 

đạo. 

Lão pháp sư Ấn Quang nói với chúng ta: “Một 

 phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  hai  phần 

 thành kính được hai phần lợi ích” . Tu học của chúng 

ta, chúng ta có thể có được bao nhiêu không phải  ở 

thầy giáo dạy, mà là ở làm học trò chúng ta khéo học. 

Chúng ta phải biết học, biết học là dùng một loại tâm 

chân thành thanh tịnh mà tiếp nhận, bạn  mới  có thể 

đạt được. Cho nên cũng đồng là một thầy, cũng đồng 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





một  phòng  học,  thầy  giáo  lên  lớp  có mấy  mươi  học 

sinh  đang  nghenhưng  mỗi  một  người  tiếp  thu  được 

đều không như nhau, “thọ dụng” không giống nhau. 

Như ngày trước tôi ở Đài Trung thân cận lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam, lão sư Lý lên lớp học trò đại khái có 

70-80 người, là một cái lớp. Ngay trong nhiều học trò 

như vậy,  mọi  người  đều nghe lão sư dạy học, giảng 

kinh, nhưng mỗi một người tiếp thu được đều không 

như  nhau,  “thọ  dụng”  không  giống  nhau.  Chỗ  này 

quyết  không  phải  do  căn  tánh  lợi  độn.  Căn  tánh  lợi 

độn  nhiều  ít  cũng  có  chút  liên  quan  nhưng  không 

quan  trọng    mà  quan  trọng  nhất  là  thành  kính.  Nếu 

quả nhiên có tâm chân thành cung kính thì cho dù căn 

tánh ngu độn cũng có thể khai ngộ. 

Năm xưa khi Thế Tôn còn ở đời, trong học trò 

có người rất ngu độn, các vị đọc kinh đều biết Ngài 

Châu Lợi Bàn Đà Già, tôi nghĩ nếu bạn so sánh với 

ông, bạn thông minh hơn nhiều so với ông. Ông đọc 

một bài kệ, đọc câu trước thì quên câu sau, dạy ông 

câu  sau  thì  ông  lại  quên  câu  trước.  Tôi  nghĩ  các  vị 

vẫn chưa đến nỗi  ở cái  trình độ này. Vậy  mà ông ở 

trong hội của Thế Tôn chứng được quả A La Hán, có 

thể được biện tài vô ngại. Đạo lý gì vậy? Thành kính! 

Cái điểm này chúng ta phải biết được. 

Phật  pháp  là  sư  đạo.  Do  đó  nếu  các  Ngài  thị 

hiện thân phận của Phật độ chúng sanh thì tương đối 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không thuận tiện .Cho nên nhất định còn phải tìm các 

Chư Phật Như Lai khác để thị hiện làm học trò, giúp 

đỡ bạn giáo hoá chúng sanh, nên gọi là  “Một Phật thị 

 hiện,  ngàn  Phật  ủng  hộ”.   Do  đó  còn  phải  có  một 

ngàn vị Phật đến thị hiện làm học trò. Những học trò 

này không phải là người thông thường, rất nhiều vị là 

Chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  thân  đại  sĩ tái  sanh,  họ  thị 

hiện ra thân phận đệ tử Phật. Làm đệ tử Phật thì thuận 

tiện, có thể “Vị chư giá loại, tác bất thỉnh chi hữu” (vì 

các loại chúng sanh làm bạn không mời thỉnh), bởi vì 

họ không phải  thị hiện  thân phận của lão  sư, mà họ 

thị  hiện  ra  là  thân  phận  học  trò,  thân  phận  huynh 

trưởng,  vậy  thì  dễ  nói  chuyện,  không  cần  phải  bó 

buộc đến như vậy. 

Hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  chúng  ta  mới  bỗng 

nhiên  hiểu  ra,  tại  vì  sao  Bồ  Tát  sau  khi  thành  Phật, 

còn phải thừa nguyện tái lai, trở lại làm địa vị của Bồ 

Tát? Chính vì câu này. 

Cho nên đó là Từ Bi đến cùng cực, nhất định sẽ 

quay  lại,  tùy  loại  hoá  thân,  vậy  mới  có  thể  phổ  độ 

chúng sanh, đầy đủ hoằng nguyện khi bạn ở nơi nhân 

địa  phát  ra.  Một  câu  kinh  văn  này,  chúng  ta  chính 

mình  phải  tỉ  mỉ  tư  duy,  làm  thế  nào  áp  dụng  ngay 

trong cuộc sống thường ngày. Cái điểm này rất quan 

trọng, đó là chân thật hành Bồ Tát đạo, chân thật thực 

hiện hoằng nguyện  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ” ,  nhất  định  phải  thường  giữ  cái  tâm  này  (“Tâm 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thường đế trụ”) phải thường làm đến được “Làm bạn 

không mời của chúng sanh” thì chính là bạn đã làm 

được. 

Nhưng làm bạn của chúng sanh bằng cách nào? 

Phương tiện khéo léo vô lượng vô biên, bạn nhất định 

phải  hiểu  được  quán  cơ,  vào  lúc  nào,  vào  nơi  chốn 

nào,  đối  với  chúng  sanh  như  thế  nào,  ở  trong  hoàn 

cảnh như thế nào, bạn dùng phương thức gì để giúp 

đỡ  cho  họ?  Khế  cơ,  khế  lý.  Đó  là  linh  hoạt  không 

phải khô cứng, linh động hoạt bát. 

“Kinh Hoa Nghiêm” từ đầu đến cuối, loại linh 

động  hoạt  bát  này  quá  nhiều,  đó  là  một  quyển  sách 

hay,  bổn  kinh  đã  nói  là  nguyên  tắc,  là  cương  yếu, 

trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là “tế hạnh”, “tế tiết” 

phải  nên  làm  thế  nào.  Nhưng nó  có  một  nguyên  tắc 

quan  trọng,  chính  là  bạn  thật  có  lòng,  thật  chịu  làm 

mới được. Câu nói này trùng lập lại rất nhiều lần, bởi 

vì quá quan trọng. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  đối  với  cái  tầng 

này, thực tế ra mà nói đã lơ là cái tâm này, bạn nói 

không có lòng vẫn thật có lòng, nói có lòng lại không 

thấy hành động. Ngày nay  chúng ta ở ngay nơi tình 

huống này, hay nói cách khác lòng tin không đủ kiên 

định,  tâm  nguyện  vẫn  không  đủ  mạnh  nên  khi  gặp 

được sự việc nhưng bởi do dự nên không chịu nỗ lực 

mà làm, nhất là lại không chịu chủ động đi làm. “Vì 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



các  loại  chúng  sanh  mà  làm  bạn  không  mời”  là  chủ 

động  đi  làm,  đó  mới  là  Bồ  Tát.  Nếu  như  có  người 

khuyên bảo bạn đi làm, xúc tiến bạn đi làm, bạn miễn 

cưỡng  mà  đi  làm,  đó  là  người  tiểu  thừa,  đó  không 

phải là đại thừa. Còn Đại thừa nhất định là chủ động, 

cái điểm này chúng ta phải chăm chỉ mà học tập. 

CHÁNH KINH: “Thọ trì Như Lai thậm thâm pháp 

tạng, hộ Phật chủng tánh thường sử bất tuyệt” 

 [Dịch nghĩa: Thọ trì pháp tạng thậm thâm của Như 

 Lai, hộ trì chủng tánh của Phật khiến cho thường 

 chẳng đoạn tuyệt] 

Hai câu nói này quan trọng. 

Thứ nhất: “Thọ trì Như Lai thậm thâm pháp tạng” 

[Thọ trì pháp tạng thậm thâm của Như Lai] 

“Thậm  thâm  pháp  tạng”  chính  là  chỉ  bộ  Kinh 

Vô  Lượng  Thọ  này.  Then  chốt  ở  hai  chữ  “Thọ  trì”, 

“Thọ”  là  tiếp  thọ,  thật  tin,  thật  hiểu,  thật  có  thể  đi 

làm, đó gọi  là thọ,  “trì” là giữ gìn, vĩnh viễn  không 

thể đánh mất. 

Nhưng bộ kinh điển này, đặc biệt là bổn hội tập 

của Hạ Lão Cư Sĩ, chúng ta xem ra thấy không  sâu. 

Ngài  nói   “Thậm  thâm  pháp  tạng” ,  nhưng  chúng  ta 

xem thấy ra không sâu, đều có thể xem hiểu được, đó 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





là  chỗ  hay  của  kinh  này,  hội  tập  rất  hay.  Bởi  vì  bộ 

kinh này tác dụng của nó là phải phổ độ pháp giới tất 

cả chúng sanh. Trong pháp giới chúng sanh thì Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát căn tánh lanh lợi, có trí tuệ, 

có  thần  thông,  còn  phàm  phu  sáu  cõi  chúng  ta,  đặc 

biệt là chúng sanh ác đạo căn tánh ngu kém, vậy thì 

Phật  dùng  phương  pháp  gì  có  thể  phổ  độ  những 

chúng sanh này? Kinh này trên đề kinh  chúng ta đã 

nói qua, bộ kinh này thật hy hữu, tất cả chư Phật đều 

tán  thán,  đạo  lý  chính  ngay  chỗ  có  thể  khiến  cho 

chúng  sanh  năm  đường  bình  đẳng  thành  Phật.  Năm 

đường chính là chỉ sáu cõi, chúng sanh sáu cõi đều có 

thể bình đẳng thành Phật. Người xưa cũng còn gọi là 

ngũ thừa, ý nghĩa của ngũ thừa thì rất viên mãn, Bồ 

Tát, Thanh văn, Duyên giác, người, trời. Nhưng trên 

thực tế mà nói bộ kinh này còn bao gồm chúng sanh 

địa ngục, thậm chí  chín pháp giới  tất cả chúng sanh 

bình đẳng thành Phật, đó chân thật là không thể nghĩ 

bàn.  Cho  nên  người  sâu  xem  ra  cũng  rất  sâu,  người 

cạn thì xem thấy được cạn, đó là diệu. Cho nên có thể 

phổ  cập,  có  thể  nhận  hoan  nghênh  của  tất  cả  đại 

chúng.  Đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Mỗi  một  người 

xem  thấy  đều  hoan  hỉ,  không  luận  là  loại  căn  tánh 

nào.  Thật  là  như  người  xưa  đã  nói   “Trùm  khắp  ba 

 căn, lợi độn đều thâu”.  Các loại căn tánh khác nhau 

khi tiếp xúc thì đều sanh tâm hoan hỉ. Đương nhiên 

việc này do pháp duyên có liên quan với Phật  A Di 

Đà, tất cả chúng sanh từ kiếp lâu xa đã kết duyên với 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật A Di Đà, duyên sâu dầy, cho nên nghe đến danh 

hiệu, tiếp xúc kinh điển  liền xúc động thiện  căn, thì 

lòng hoan hỉ của họ mới có thể sanh khởi. 

Nói bộ kinh này sâu sắc, cũng cần phải lần lượt 

nói  qua,  vì  sợ  là  đồng  tu  mới  đến  nghe  kinh,  chưa 

khỏi có nghi hoặc, bởi vì lật lật qua quyển kinh này 

cảm thấy không quá sâu. Không chỉ là bộ kinh này, 

càng  cạn  càng  rõ  ràng  hơn  là  Phật  nói  “Kinh  A  Di 

Đà”  có  rất  nhiều  người  đều  tụng  qua,  đều  có  thể 

thuộc  lòng.  “Kinh  A  Di  Đà”  giống  như  kể  một  câu 

chuyện,  chúng  ta  xem  ra  dường  như  rất  cạn  không 

sâu, thế nhưng nếu các vị xem qua chú giải của Đại 

sư Ngẫu Ích, xem chú giải của Đại sư Liên Trì thì trái 

lại  xem  không  hiểu.  Kinh  thì  rất  dễ  dàng  xem  hiểu, 

chú giải thì lại xem không hiểu, do nguyên nhân gì? 

 “Pháp tạng thậm thâm”.   

Bộ kinh này ngày trước tôi  đã từng giảng qua 

nhiều lần, vẫn thường nói nếu như Thế Tôn tỉ mỉ làm 

chú giải cho Kinh Vô Lượng Thọ, có quyển chú giải 

này hay không? Có! Là quyển nào vậy? “Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”, chính là chú giải cho 

kinh  này.  Mọi  người  vừa  xem  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

đích thực là sâu. “Hoa Nghiêm” là chú giải cho kinh 

này. Kinh Vô Lượng thọ này là nguyên văn thì đương 

nhiên  phải  sâu  hơn  “Hoa  Nghiêm”.  Vậy  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  có  giảng  giải  hay  không?  Có!  Tất  cả  kinh 

mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  ra  trong  49  năm, 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





chính là chú giải của “Kinh Hoa Nghiêm”. 

Cho nên các vị phải nên biết, ngày nay chúng ta 

đem  toàn  bộ  “Đại  Tạng  Kinh”  rút  gọn  nó  lại,  đó 

chính  là  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh”,  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  lại  rút  gọn  lại  chính  là 

“Kinh Vô Lượng Thọ”. Từ ngay chỗ này bạn liền có 

thể  thể  hội,  kinh  này  đích  thực  là  pháp  tạng  thậm 

thâm. Nếu như nói triệt để thông đạt tường tận, Phật 

nói được rất hay  “Chỉ Phật với Phật mới có thể cứu 

 cánh” ,  triệt  để  thông  đạt  tường  tận.  Việc  này  Chư 

Phật  Như  Lai  thì  được,  hay  nói  cách  khác  Bồ  Tát 

Đẳng Giác cũng không được, Bồ Tát Đẳng Giác còn 

phải được Phật lực gia trì, hay nói cách khác họ mới 

có thể hiểu, mới có thể chứng. 

Ngày nay chúng ta trong cái hội này cũng đang 

nghiên  cứu  thảo  luận,  dường  như  cũng  có  thể  nói 

cũng có thể nghe. Không sai! Chúng ta ở nơi đây có 

thể nói, có thể nghe, có thể hiểu, có thể thể hội đại ý 

của kinh, đều vẫn là được oai thần bổn nguyện gia trì 

của Chư Phật Như Lai. Nếu như không được Phật lực 

gia trì, phàm phu chúng ta không thể nói, không chỉ 

nói  chúng  ta  không  có  được  cái  năng  lực  này.  Bạn 

nghe hiểu cũng không có được cái năng lực này, bạn 

có thể nghe hiểu được, có thể nghe được hoan hỉ, đều 

là thiện căn trong đời quá khứ hiện tiền được Phật lực 

gia  trì,  cho  nên  mới  có  thể  “Thọ  trì  Như  Lai,  pháp 

tạng thậm thâm”. 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  hai:  “Hộ  Phật  chủng  tánh  thường  sử  bất 

tuyệt” [Hộ trì chủng tánh của Phật khiến cho thường 

chẳng đoạn tuyệt] 

 “Phật chủng tánh” là gì?  

Trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta  “Phật  chủng 

 tùng duyên sanh”  32. Đây là nói trong A Lại Da Thức, 

hàm chứa hột giống thành Phật, cái hạt giống này nếu 

như bạn muốn có thể giữ gìn nó, để nó tiếp nối không 

dứt.  Không  dứt  chính  là  không  gián  đoạn  thì  bạn 

ngay trong một đời này nhất định thành Phật. Chúng 

ta tu hành tại vì sao không thể chứng quả? Không thể 

thành tựu? Thường bị gián đoạn. 

“Phật  chủng”  hai  chữ  này  ý  nghĩa  rất  rộng, 

không  chỉ  rộng  cũng  rất  sâu.  Mỗi  một  vị  đồng  tu 

chúng  ta  có  duyên  phận  đến  nơi  đây,  nghe  kinh  hai 

giờ  đồng  hồ,  đến  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật  một 

giờ  đồng  hồ,  đều  là  Phật  chủng  của  bạn  khởi  hiện 

hành.  A  Lại  Da  Thức  trong  đời  quá  khứ,  nếu  như 

không  có  hạt  giống  làm  Phật  này  thì  ngày  nay  bạn 

ngồi  đây  hai  giờ  đồng  hồ  là  không  thể  nào,  không 

ngồi  được,  ngồi  chưa  đến  5  phút  thì  bạn  phải  mau 

chạy ra bên ngoài. Cho nên điều này chứng minh cho 

thiện căn, phước đức, nhân duyên của các vị đồng tu 

ngay trong một đời này viên mãn đầy đủ. Đầy đủ thì 

có cơ hội làm Phật, chỉ cần bạn nắm chắc được câu 

này, thì bạn liền có cơ hội làm Phật. Mỗi một chúng 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





sanh (chúng ta không nên nói mỗi một người, nói mỗi 

một người phạm vi rất nhỏ, nói mỗi một chúng sanh 

phạm  vi  lớn,  hướng  lên  trên  bao  gồm  cả  Bồ  Tát, 

Thanh  văn,  Duyên  giác,  hướng  xuống  thì  bao  gồm 

địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, thảy đều bao gồm đến, 

nói  chúng  sanh  là  bao  gồm  hết),  tất  cả  chúng  sanh 

chủng  tánh  của  mười  pháp  giới  thảy  đều  có.  Có 

chúng sanh nào mà không có hạt giống Phật? Không 

có hạt giống Bồ Tát? Không có hạt giống Thanh văn, 

Duyên  giác?  Ngày  nay  chúng  ta  tuy  là  ở  cõi  người, 

nhưng  chúng  ta  nhất  định  phải  nên  biết,  chúng  ta 

cũng có cả hạt giống của địa ngục, cũng có hạt giống 

của  súc  sanh,  cũng  có  hạt  giống  ngạ  quỷ,  thảy  đều 

đầy đủ. 

 Vậy con người sau khi chết rồi đi đến cõi nào? 

Việc này thì không nhất định, chỉ cần bạn xem 

thử  một  niệm  khi  họ  lâm  chung,  loại  hạt  giống  nào 

mạnh,  (trong  kinh  Phật  thường  nói   “Kẻ    mạnh  đến 

 trước” ), cái nào mạnh hơn thì lôi kéo họ đi thọ báo, 

cho nên lâm chung đại sự nhân duyên. 

Trong  Phật  pháp  không  phải  nói  là  “sanh  tử” 

đại sự, mà nói là “tử sanh” đại sự. Nói “sanh tử” đó là 

nói một giai đoạn, còn nói “tử sanh” là nói thời gian 

dài,  chết  rồi  thì  sanh,  sanh  rồi  lại  chết,  không  hề 

ngừng  dứt,  vĩnh  viễn  không  dứt.  Hai  chữ  này  đảo 

ngược lại, ý nghĩa đó hoàn toàn không như nhau. Sau 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khi chết rồi bạn đi đến nơi đâu để thọ thân? Đó gọi là 

việc lớn, còn sanh tử không phải là việc lớn, đó gọi là 

việc nhỏ. Tử  sanh mới là việc lớn đều quyết  định ở 

ngay  trong  bốn  chữ  sau  cùng  này   “Thường  sử  bất 

 tuyệt” . Bốn  chữ này làm chủ tể. 

 Vậy thì “Phật chủng” là gì?  

Ở trên kinh này Phật nói cho chúng ta nghe rất 

rõ ràng, rất tường tận, đó là  “Một lòng chuyên niệm A 

 Di Đà Phật” , đó là Phật chủng. Trong lòng chúng ta 

đích thực là có, bạn chỉ cần có A Di Đà Phật thì bạn 

liền có hạt giống của Phật. 

Bạn  xem  người  Trung  Quốc  nhà  nhà  đều  thờ 

Bồ Tát Quán Thế Âm, trong đầu óc của bạn có Quán 

Thế Âm, bạn liền có hạt giống của Bồ Tát. 

Nghe nói ngày trước ở Singapore còn diễn qua 

 “Tế Công Truyện” , trong đầu óc của bạn có một Tế 

Công, vậy thì bạn có hạt giống của A La Hán. 

Còn hạt giống của ngạ quỷ là tham ái, san tham 

là  hạt  giống  của  ngạ  quỷ,  sân  hận  là  hạt  giống  địa 

ngục, thảy đều có hết. 

Hiện  tại  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày 

loại hạt giống nào thường hay hiện tiền? Cái quan hệ 

này vô cùng to lớn, ở ngay chỗ này Phật dạy chúng ta 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tốt nhất là “giữ hạt giống Phật”. 

Cho nên tại vì sao chúng ta phải xây Niệm Phật 

Đường? Tại vì sao mỗi ngày phải niệm Phật 12 tiếng 

đồng  hồ.  Chính  là  thực  hiện  “Hộ  Phật  chủng  tánh 

thường sử bất tuyệt”. Loại Niệm Phật Đường này cần 

phải ở được ba năm, thì bạn liền có thể vỗ ngực “Tôi 

vãng  sanh  nhất  định  sẽ  có  phần”,  một  chút  cũng 

không  giả.  Thời  gian  của  ba  năm  cái  hạt  giống  này 

của bạn sanh ra sức mạnh, còn nếu bạn không có thời 

gian  huân  tu  dài  như  vậy,  tuy  có  giống  Phật,  hạt 

giống này cũng không đủ mạnh. 

Cho nên hiện tại Lý Mộc Nguyên - Hội trưởng 

của chúng ta, vì mọi người chúng ta mà mỗi ngày đều 

đang bận rộn, nằm mộng cũng không quên nghĩ đến 

xây dựng thôn Di Đà. Hiện tại trong đầu của ông chỉ 

có  một  cái  thôn  Di  Đà,  ngoài  ra  không  có  thứ  nào 

khác. Hơn nữa đó là Tam Bảo gia trì nên chúng sanh 

ở phương này có phước, tìm được một miếng đất rất 

lý tưởng. Tôi nghĩ có không ít đồng tu đều đã đi xem 

qua, Phật Bồ Tát an bài. Vốn dĩ ta nhắm vào một cái 

toà  nhà  cạnh  bên,  nhưng  đó  là  ý  của  Thượng  đế,  vì 

Thượng đế không để chúng ta sử dụng miếng đất đó 

của Ngài nên xếp đặt cho chúng ta một nơi được tốt 

hơn. Nghe nói hiện tại người chủ của miếng đất bên 

cạnh này, mỗi ngày đang khóc, ngày ngày đang chảy 

nước mắt, ông là tín đồ KiTo, nhưng do thượng đế an 

bài, nên ông không còn cách nào. 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sau  khi  xây  xong  thôn  Di  Đà,  nếu  như  có  thể 

thường trụ ở thôn Di Đà (thực tế mà nói tương lai còn 

phải  nghiên  cứu  xem  phải  làm  cách  nào),  rất  có  thể 

dùng một kỳ hạn là ba năm, là tính cho một giai đoạn 

ở  ngay  chỗ  này  thân  tâm  thế  giới  tất  cả  buông  bỏ. 

Niệm được ba năm, thì có thể nói đích thực có năng 

lực tự tại vãng sanh, muốn lúc nào đi thì đi, muốn ở 

thêm  vài  năm  cũng  quyết  định  không  ngại  gì,  chân 

thật có thể đạt đến sanh tử tự tại, việc này một chút 

cũng không giả. Khi bạn đã có loại công phu này, thì 

bạn  có  thể  hoặc  là  dời  đến  các  Niệm  Phật  Đường 

khác để niệm Phật, còn chỗ ở thôn Di Đà này thì lại 

có  thể  nhường  cho  người  khác,  hy  vọng  thành  tựu 

thêm một số người khác nữa. Ba năm quyết định có 

thể đạt đến sanh tử tự tại, tôi khẳng định mà nói câu 

nói  này,  cũng  là  lấy  câu  kinh  văn  này  làm  căn  cứ. 

Chúng ta bình thường công phu niệm Phật không có 

lực,  chính  là  nói  công  phu  thường  hay  gián  đoạn, 

thường hay xen tạp. Cách niệm như vậy có niệm 300 

năm  cũng  không  đáng  tin,  chứ  đừng  nói  là  30  năm, 

30 năm thật  là càng không đáng tin. Nhất định  phải 

thảy đều buông bỏ, một lòng một dạ, như trong “Kinh 

Lăng Nghiêm” Bồ Tát Đại Thế Chí nói cho chúng ta 

nghe  phương  pháp: “Gom  nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm 

 liên  tục”. Ở  thôn  Di  Đà,  ở  trong  Niệm  Phật  Đường 

đích thực có thể làm được, đó chính là chân thật làm 

được  “Hộ  Phật  chủng  tánh,  thường  sử  bất  tuyệt”. 

Nhất  định  không  được  gián  đoạn,  không  được  xen 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tạp, Phật hiệu quyết định là 24 giờ không gián đoạn. 

Bạn đem hết thảy tạp niệm, lo lắng, vướng bận thảy 

đều bỏ hết, đó mới là hộ Phật chủng tánh, còn chủng 

tánh  của  chín  pháp  giới  khác,  chúng  ta  đều  đem  nó 

viễn ly, chỉ hộ trì Phật chủng tánh. 

Cho  nên  câu   “Thậm  thâm  pháp  tạng”   này  là 

chỉ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”.  “Hộ  Phật  chủng  tánh”  

chính  là  niệm  Phật,  trì  danh  niệm  Phật.  Ngay  trong 

đời  này  quyết  định  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật, 

như  vậy  thù  thắng  đến  dường  nào,  bất  cứ  một  pháp 

môn nào đều không thể so sánh. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  sau.  Phía  trước  nói  là  tự 

thành  tựu  “tự  lợi”.  Nhưng “tự  lợi”  rồi  còn  phải  “lợi 

tha”. Thực tế mà nói ở trên kinh Phật cũng là dạy bảo 

chúng  ta  như  vậy,  sau  khi  tự  lợi  mới  có  thể  lợi  tha. 

Còn như chính mình chưa thành tựu thì muốn thành 

tựu  người  khác  thì  không  thể  có  được,  như  ở  trên 

kinh Phật thường nói  “Vô hữu thị xứ”  33, không hề có 

đạo lý này. Nếu bạn muốn độ chúng sanh, trước tiên 

bạn  phải  độ  chính  mình,  còn  như  chính  mình  chưa 

được độ, thì không cách gì đi độ chúng sanh. 

Trong Tịnh tông nói chính mình được độ, chính 

là nói bạn nắm chắc được phần vãng sanh thì bạn là 

chính mình được độ rồi, thật được có phần vãng sanh, 

phẩm vị vãng sanh không cần phải để ý, phẩm vị cao 

thấp không hề gì. Còn nếu như chính mình một mực 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chấp trước tôi phải vãng sanh phẩm vị cao, vậy thì cái 

nguyện  độ  chúng  sanh  của  bạn  không  có.  Hay  nói 

cách  khác  bạn  có  thể  được  vãng  sanh  phẩm  vị  cao 

hay  không?  Chưa  chắc!  Tại  vì  sao  có  cách  nói  này? 

Bởi vì bạn có phân biệt, bạn có chấp trước, bạn còn 

hướng vọng cao xa, cho nên cho dù bạn có thể vãng 

sanh  thì  phẩm  vị  của  bạn  cũng  không  cao,  không 

bằng trong lòng bạn không có chút dính mắc, không 

cầu bất cứ thứ gì, trung thực thành thật niệm một câu 

A Di Đà Phật đến cùng thì loại người đó phẩm vị cao. 

Vì sao vậy? Vì họ không có phân biệt chấp trước. 

Do  đây  có  thể  biết,  bình  thường  chúng  ta  tùy 

duyên hoá độ thì đối với chính mình niệm Phật vãng 

sanh không có chướng ngại, không những không có 

chướng ngại còn có công đức. 

Đại Từ Bồ Tát đã nói được rất hay: “Bạn có thể 

 khuyên  hai  người  niệm  Phật,  thì  còn  thù  thắng  hơn 

 chính bạn tu hành” . Bạn phải ghi nhớ, hai người này 

phải  thật  được  vãng  sanh  mới  tính  đến.  Không  phải 

nói bình thường ta khuyên mấy người đến niệm Phật, 

kéo  vài  người  đến  nghe  kinh,  kéo  mấy  người  đến 

Niệm Phật Đường niệm Phật, như vậy thì không tính, 

những người này phải chân thật được vãng sanh, bạn 

ở ngay trong một đời giúp hai người thành Phật, thì 

công đức của bạn thật to lớn. Bạn thử nghĩ xem bạn 

tương lai có được vãng sanh hay không? Quyết định 

bạn  được  sanh  Tịnh  Độ.  Bạn  thấy  trên  Kinh  Vô 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Lượng Thọ nói được rất rõ ràng, người của Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc, trí tuệ đức năng thần thông của 

họ, gần như là gần giống với Phật A Di Đà Phật. Việc 

này chúng ta thấy được rất rõ ràng trong 48 nguyện ở 

trên kinh nên việc này nhất  định  không thể nào giả. 

Cho  nên  khi  chúng  ta  sắp  vãng  sanh  hai  người  này, 

họ đều xem thấy, cho dù chúng ta chính mình có kém 

một  chút,  giải  đãi  một  chút,  nhưng  trong  A  Lại  Da 

Thức  của  chúng  ta  cái  chủng  tính  Phật  này  cũng 

tương  đối  mạnh,  nên  khi  bạn  lâm  chung,  hai  người 

này ở Thế Giới Cực Lạc, còn không mau kéo Phật A 

Di Đà cùng đến tiếp dẫn. Họ sẽ nói với Phật A Di Đà, 

hai người chúng tôi đến được nơi đây làm Phật là do 

họ  khuyên,  hiện  tại  họ  sắp  lâm  chung  rồi,  chúng  ta 

phải mau đi tiếp họ, người đồng tâm này, tâm đồng lý 

này, chính là cái đạo lý này. 

Cho  nên  Đại  Từ  Bồ  Tát  nói  nếu  bạn  có  thể 

khuyên mười mấy người, mấy mươi người vãng sanh, 

chân  thật  vãng  sanh,  thì  phước  báo  đó  của  bạn  vô 

lượng vô biên. Còn bạn có thể khuyên được mấy trăm 

người,  mấy  ngàn  người,  thì  bạn  chân thật  là  Bồ  Tát 

rồi. Cho nên kinh văn chỗ này trước dạy cho chúng ta 

 “Bi diễn tế độ”. 

CHÁNH  KINH:  “Hưng  đại  bi,  mẫn  hữu  tình,  diễn 

từ biện, thọ pháp nhãn, đỗ ác thú, khai thiện môn” 

 [Dịch nghĩa: Dấy lòng đại bi, thương xót hữu tình, 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 diễn  từ  biện,  trao  pháp  nhãn,  lấp  nẻo  ác,  mở  cửa 

 lành. ] 

Sáu câu này là dạy chúng ta ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày,  tùy  duyên  tuỳ  phận,  tiếp  dẫn 

chúng sanh. Phật tương lai tiếp độ chúng ta, chúng ta 

phải  tiếp  dẫn  chúng  sanh  có  duyên.  Cái  duyên  này 

cũng  là  trong  đời  quá  khứ,  họ  có  thiện  căn  phước 

đức, trong đời quá khứ đã từng học tập qua pháp môn 

này,  nhưng  đáng  tiếc  họ  không  gặp  được  duyên,  vì 

không gặp được duyên nên họ không tin tưởng, thiện 

căn  không  thể  hiện  tiền.  Chúng  ta  phải  khuyên  bảo 

họ, giúp đỡ họ phát triển thiện căn, công đức này sẽ 

rất lớn. 

Thứ nhất: “Hưng đại bi, mẫn hữu tình” [Dấy lòng 

đại bi, thương xót hữu tình] 

Cho  nên  điều  kiện  thứ  nhất,  bạn  phải  có  lòng 

“bi”. “Bi” là cứu khổ, cho dù người bạn quen biết đó 

hiện  tại  họ  là  đại  phú  đại  quý,  không  phải  là  người 

bần tiện thông thường, nhưng đại phú đại quý này chỉ 

là trước mắt. Chúng ta hãy đưa mắt nhìn xa một chút 

thử xem, ngay đời này hành nghiệp của họ tạo ra có 

bị đọa vào ba đường hay không? Có phải vẫn cứ lưu 

chuyển luân hồi hay không? Nếu là như vậy, họ sẽ rất 

đáng thương, tiền đồ của họ tối tăm. Bồ Tát liền phát 

khởi lòng đại từ bi thương xót họ, phú quý trước mắt 

rất là tạm bợ, tiền đồ tương lai là một mảng tối tăm, 

183 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





đó  là  “Kẻ  đáng  thương”  mà  trên  kinh  thường  nói. 

Cho  nên  trước  tiên  bạn  phải  nhận  biết,  phải  tường 

tận,  sau  đó  dùng  trí  tuệ  của  bạn,  dùng  phương  tiện 

khéo léo của bạn “Diễn Từ Biện”. 

Thứ hai: “Diễn từ biện” [Diễn từ biện] 

“Diễn” là biểu diễn, “biện” là nói rõ. Phải làm 

ra kiểu dáng để cho họ xem, đó là chân thật từ bi, từ 

bi  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  “thương  yêu,  quan  tâm” 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 048) 

Phàm  phu  tầm  nhìn  nông  cạn.  Thực  tế  ra  mà 

nói hiện tại cái tầm nhìn nông cạn này có thể nói là 

quá ngắn quá cạn. Vì sao vậy? Chỉ lo trước mắt, chỉ 

biết  lợi  hại  trước  mắt,  còn  lợi  hại  của  ngày  mai  thì 

không biết, năm tới thì càng không cần phải nói, nông 

cạn đến cái trình độ như vậy. 

Đồng  tu  học  Phật  tầm  nhìn  phải  nên  nhìn  xa 

hơn một  chút, chúng ta có thể suy nghĩ  đến đời sau 

kiếp sau.Vậy thì thông minh hơn những người này rất 

nhiều  rồi.  Nhất  là đời  sau kiếp  sau  có  rất  nhiều  con 

đường  phải  đi,  chúng  ta  phải  nên  chọn  lựa  như  thế 

nào  thì  là  càng  thông  minh  hơn.  Bạn  chọn  lựa  được 

chính xác, quả báo là thù thắng không gì bằng. 

Vì muốn giúp cho những chúng sanh mê hoặc 

điên đảo này, giúp cho họ khởi tín xây dựng lòng tin, 

cho  nên  chính  mình  nhất  định  phải  biểu  diễn.  Việc 

biểu  diễn  này phải  làm  cho được ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày,  làm  ra  tấm  gương  để  cho  họ 

xem.Sau  khi  họ  xem  rồi,  lâu  ngày  tự  nhiên  họ  liền 

giác  ngộ  ra,  hiểu  rõ  ra.  Việc  này  cần  phải  có  lòng 

nhẫn  nại.  Bạn  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  này  phải 

xem căn tánh của họ thế nào, nếu như căn tánh lanh 

lợi,  thời  gian  rất  ngắn  thì  họ  giác  ngộ,  nếu  như  căn 

tánh trung hạ, có lúc rất nhiều năm họ mới giác ngộ, 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





họ  mới  quay  đầu,  còn  có  một  số  người  mười  mấy 

năm,  hai  mươi  năm,  ba  mươi  năm,  bốn  mươi  năm 

mới  quay  đầu  giác  ngộ.  Cho  nên  nếu  bạn  không  có 

lòng nhẫn nại thì làm sao được. 

Tôi  chính  mình  học  Phật,  tôi  không  phải  là 

người căn tánh lanh lợi, tôi là thuộc về căn tánh trung 

đẳng. Đại sư Chương Gia dạy tôi, một vị thầy tốt như 

vậy, có trí tuệ, có phương pháp, dạy bảo cho học trò 

như tôi, vậy mà ba năm sau tôi mới quay đầu, tương 

đối  không dễ dàng. Không phải  là Ngài vừa dạy thì 

tôi liền tin tưởng, có cái tôi tin tưởng, có cái tôi vẫn 

hoài nghi, không thể hoàn toàn tiếp nhận, ba năm mới 

quay  đầu.  Nhưng  Đại  sư  Ngài  rất  có  lòng  nhẫn  nại, 

chân thật thị hiện cho tôi xem. Ngài thị hiện thế nào 

vậy? Thị hiện viên tịch qua đời rồi. Nếu Ngài không 

thị hiện ra như thế, thì e rằng tôi vẫn còn chưa quay 

đầu,  không  biết  đến  lúc  nào  mới  quay  đầu?  Bởi  vì 

Ngài đối với tôi rất tốt, rất là thương yêu, tôi rất cảm 

ân,  nên  khi  Đại  sư  Ngài  viên  tịch,  ở  nơi  hỏa  thiêu 

Ngài, tôi dựng lên một cái lều nhỏ, ở qua nơi đó ba 

ngày ba đêm, ở nơi đó tư duy, lão sư dạy tôi ba năm 

rốt  cuộc  là  dạy  tôi  những  gì?  Nỗ  lực  mà  phản  tỉnh, 

mới thể thể hội được khổ tâm của Ngài, hiểu rõ được 

ý nghĩa. Nếu như Ngài không thị hiện nhập diệt, thì 

chúng ta sẽ không thể nào nỗ lực mà phản tỉnh. Ngài 

đã  “Diễn  Từ  Biện”,  biểu  diễn  cho  tôi  xem.  Bình 

thường  là  Ngàinói  rõ  giảng  giải  cho  chúng  ta  nghe, 

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giúp  ta  đoạn  nghi  sanh  tín.Tôi  ở  chung  với  Ngài  ba 

năm, tôi sâu sắc thể hội được Ngài chính là đang biểu 

diễn cho tôi xem, làm ra tấm gương để cho tôi xem, 

để tôi ở ngay nơi đó học tập. 

Thứ ba: “Thọ Pháp Nhãn” [Trao pháp nhãn]  

 Chữ “Thọ” là gì ?  

Là truyền thọ. 

Truyền thọ không phải dùng tay để truyền  cho 

bạn,  cái  tay  kia  bạn  nhận  lấy  đi,  không  phải  truyền 

thọ như vậy. 

Thiện tri thức biểu diễn cho chúng ta xem, nói 

pháp cho chúng ta nghe, chúng ta hoát nhiên đại ngộ, 

đó chính là “thọ”. 

Cho  nên  thế  gian  hiện  tại  truyền  pháp  thì  như 

thế nào? Viết một bản chứng minh cho pháp quyến, 

tôi là đời thứ mấy, anh là đời thứ mấy, đều là đi làm 

tổ sư, việc này không đáng tin. Người thế gian xem 

trọng  văn  bằng,  nhưng  trong  Phật  giáo  không  xem 

trọng  văn  bằng  mà  xem  trọng  thật  chứng,  bạn  đích 

thực  là  khế  nhập  được  cảnh  giới,  vậy  thì  mới  tính, 

không vào được cảnh giới thì một tấm giấy kia là giả, 

đó không phải là thật. Nhất là ở vào thời kỳ Mạt pháp 

hiện  tại  của  chúng  ta  văn  bằng  giả  quá  nhiều,  việc 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





này chúng ta phải nên biết. 

 “Pháp Nhãn” 

Chính  là  “Ngũ  Nhãn  của  Như  Lai”34  mà  trên 

kinh  thường  nói  đến.  Tai  sao  chỉ  nói  một  cái,  tại  vì 

sao Ngài không nói Phật nhãn? Ở đây là nói giai đoạn 

của Bồ Tát, không có nói thành Phật, chỉ nói Bồ Tát, 

Bồ Tát là pháp nhãn. Thực tế mà nói Bồ Tát cũng đầy 

đủ Phật nhãn, nhưng thần thông đạo lực kém hơn một 

bậc so với Phật. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói Như Lai có mười 

loại  nhãn,  có  mười  lực,  bốn  vô  úy.  Trên  kinh  Phật 

cũng nói với chúng ta Bồ Tát cũng có mười lực, bốn 

vô  uý,  thế  nhưng  năng  lực  của  Ngài  không  hề  viên 

mãn như Phật, không hề lớn như Phật, huống hồ Pháp 

Thân  Đại  Sĩ  Viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát,  mới  phá  một 

phẩm  vô  minh  chứng  một  phần  pháp  thân,  trí  tuệ 

công  đức  thần  thông  trên  quả  địa  Như  Lai  họ  cũng 

đều đầy đủ nhưng không viên mãn như Phật. 

“Đắc pháp nhãn” chính là minh tâm kiến tánh, 

chính là được pháp thân thanh tịnh. Chúng ta thường 

nói chứng được pháp thân thanh tịnh, thì trí tuệ hiện 

tiền, đối với tất cả thế xuất thế gian pháp, chân vọng, 

tà chánh, phải quấy, thiện ác, lợi hại, họ có năng lực 

phân  biệt,  họ  phân  biệt  được  rất  nhanh,  không  cần 

phải trải qua suy nghĩ, vừa tiếp xúc thì liền thấu hiểu, 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đây gọi là pháp nhãn. 

Vậy thì nếu dùng lời hiện tại mà nói “Thọ pháp 

nhãn” là truyền thọ trí tuệ cao độ. Dùng cách nói này 

mọi người tương đối dễ dàng hiểu được. Đây là nói 

chúng ta phải giúp đỡ người. 

Hai  câu  phía  trước   “Hưng  đại  bi,  mẫn  hữu 

 tình”   là  động  cơ  giúp  người,  “Diễn  từ  biện”   là 

phương pháp để giúp người, còn “Thọ pháp nhãn”  là 

nâng cao cảnh giới của họ. 

Thứ  tư: “Đỗ ác thú, khai  thiện  môn” [Lấp nẻo ác, 

mở cửa lành] 

Hai  câu  này  là  nói  về  hiệu  quả,  giúp  cho  họ 

nhận được hiệu quả. 

 “Đỗ ác thú” 

Ở ngay  chỗ này nói  “ác thú” không chỉ  là nói 

ba  đường  ác,  mà  cả  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Quyền 

Giáo Bồ Tát đều là ác thú. Vì sao vậy? Vì chưa kiến 

tánh,  tiêu  chuẩn  định  ở  mức  “Minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật”, đó mới là thiện môn. Cho nên 

tiêu chuẩn ở ngay chỗ này cao, không phải tiêu chuẩn 

thông thường. 

Tịnh  tông  là  pháp  môn  ngay  đời  thành  tựu. 

Trong  Mật  Tông  cũng  nói  “Tức  Thân  Thành  Phật”. 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Không sai! Trên kinh điển là nói như vậy. Thế nhưng 

cái Tức Thân Thành Phật đó của họ là thành Phật ở 

đẳng  cấp  nào?  Còn  niệm  Phật  của  Tịnh  Độ  Tông, 

niệm  Phật  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật  là  thành 

Phật  ở  đẳng  cấp  nào?  Đây  là  việc  mà  chúng  ta  cần 

phải phân biệt cho rõ ràng. 

Trong   “Văn  Sao”   của  Pháp  Sư  Ấn  Quang  nói 

được rất rõ ràng, tổ sư Ngài nói được rất tường tận: 

Đối  với tu học  chứng quả  của  Mật  Tông,  Tức  Thân 

Thành Phật của Mật Tông thông thường gọi là Tạng 

Giáo  Phật,  Tạng  Giáo  Phật  chính  là  A  La  Hán  của 

Tiểu thừa, chỉ có thể đến được địa vị này, còn kém xa 

so với minh tâm kiến tánh của Thiền Tông, minh tâm 

kiến tánh của Thiền tông là địa vị Viên giáo sơ trụ Bồ 

Tát. Phật mà trong Mật Tông thành được (Thiên Thai 

giáo  gọi  là  Tạng  Giáo,  Hiền  Thủ  Giáo  gọi  là  Tiểu 

giáo),  chưa  ra  khỏi  mười  pháp  giới,  họ  chỉ  có  năng 

lực siêu việt Tam giới, thế nhưng không có năng lực 

siêu  việt  mười  pháp  giới.  Đây  cũng  chính  là  nói  vô 

minh chưa đoạn, cũng chỉ là mới đoạn được “kiến tư 

phiền não” mà thôi, tuy rằng đó cũng là thành tựu rất 

thù thắng, thế nhưng họ chân thật có thể đạt đến được 

cảnh giới này hay không? Rất có vấn đề. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  là  Kim  Cang 

Thượng Sư của Mật Tông, là A Xà Lê của Mật Tông, 

ông  nói  rất  hay,  ông  là  một  con  người  thành  thật 

không nói lời giả dối, ông nói: “Học Mật phải ở trong 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Mật  thành  tựu,  ngày  nay  gần  như  là  không  thể  nào 

 thành  tựu”.   Ông  rất  khẳng  định  mà  nói: “Học  Mật 

 tông nếu muốn thành tựu hiện tại ở thế gian này đã 

 không  có  loại  người  này”.  Cho  nên  ông  khuyên 

người niệm Phật. 

Đối  với  Thiền  tông  thì  sao?  Ngày  trước  lão 

pháp sư Đàm Hư nói qua: “Ngày nay vào thời đại này 

 Tham thiền, cũng quyết định không thể nào có được 

 thành tựu” . Ông là người của nửa thế kỷ về trước, lão 

pháp  sư  cũng  sống  rất  thọ,  hơn  90  tuổi  vãng  sanh. 

Chính  ông  nói  rất  nhiều  với  mọi  người  rằng  cả  đời 

ông  qua  lại  rất  mật  thiết  với  các  đại  đức  của  Thiền 

tông, người minh tâm kiến tánh không chỉ cả đời ông 

chưa từng thấy qua, mà thậm chí nghe nói cũng chưa 

nghe qua. Thiền tông nếu như không minh tâm kiến 

tánh thì không xem là thành tựu. Vì sao vậy? Không 

ra khỏi được sáu cõi luân hồi. Đó là khẳng định của 

lão  pháp  sư  Đàm  Hư,  tham  thiền  được  định  ông  đã 

thấy  qua,  được  thiền  định.  Được  thiền  định  thì  đã 

tương  đối  không  dễ  dàng  rồi,  chân  thật  tham  thiền 

được định thì có thể sanh lên trời sắc giới, tùy xem họ 

thiền định công phu sâu cạn, thì có thể sanh đến trời 

sắc giới Sơ thiền, Nhị thiền, Tam thiền, việc này thì 

ông thấy qua. Nhưng cho dù sanh đến trời Tứ thiền, 

sanh đến Tứ Không Thiên, cũng không thể sánh được 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng sanh, không thể so sánh, 

kém quá xa. 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Chúng ta có thể đem những đạo lý này làm cho 

rõ ràng, nói ra cho tường tận, làm cho một người phát 

tâm  tu  học  Phật  pháp  hiểu  rõ  giác  ngộ,  đây  gọi  là 

“Thọ Pháp Nhãn”. 

Họ sau khi nhận biết rõ ràng, họ biết chọn lựa, 

chọn  lựa  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  chọn  lựa  pháp  môn 

niệm  Phật,  kiên  định  một  dạ  quyết  định  không  nghi 

hoặc, đó là bạn chân thật đem pháp nhãn truyền cho 

họ,  sau  đó  đường  ác  tự  nhiên  bị  đóng  lại.  Không 

những họ sẽ không đoạ vào ba đường ác. Thành thật 

mà nói, họ cũng sẽ không luân hồi trong sáu cõi, họ 

cũng  không  bằng  lòng  ở  mười  pháp  giới,  nhất  định 

phải siêu việt mười pháp giới. Siêu việt quá khó đối 

với các pháp môn khác, niệm Phật thì dễ dàng. Cho 

nên ở trong vô lượng pháp môn, thông thường gọi là 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, đích thực là có cái số tự 

này. Các vị ở trong “Giáo Thừa Pháp Số”, “Phật Học 

Đại Từ Điển” có thể tra ra được. Việc này một chút 

cũng  không  giả.  Trong  vô  lượng  pháp  môn  bạn  chỉ 

chọn lựa pháp môn này, nếu như không có pháp nhãn 

chân thật bày ra trước mắt, bạn cũng sẽ lỡ qua trước 

mắt,  không  nhận  biết.  Cho  nên  ác  thú  ở  chỗ  này  ý 

nghĩa rất  rộng. 

 “Khai thiện môn” 

Ý  nghĩa  của  “Thiện  môn”  cũng  rộng,  không 

phải  ba  đường  thiện  trong  lục  đạo,  không  phải  cõi 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thiện của trời người mà là đường đến thành Phật. Hơn 

nữa thành Phật này là cứu cánh viên mãn Phật, Phật 

quả của Viên Giáo. Không phải là Phậtmà Thiên Thai 

tông,  Hiền  Thủ  tông  đã  nói,  màlà  quả  vị  cứu  cánh, 

nên chỉ có pháp môn này chân thật là thiện môn. 

Thế  nhưng  chúng  ta  tiếp  dẫn  sơ  cơ,  nhất  định 

phải  tỉ mỉ quan sát căn tánh của họ.  Các vị  đồng tu 

học giảng kinh, đều nghe tôi nói qua ba lần quán cơ, 

nếu như  người sơ  học chưa tiếp xúc  qua Phật  pháp, 

chúng ta dùng Phật pháp rất sơ  cạn để giúp  cho họ, 

họ  có  thể  tiếp  nhận,  còn   “Pháp  tạng  thậm  thâm”  

không phải vừa mở đầu thì họ có thể tiếp nhận. 

Tôi tiếp nhận pháp môn Tịnh Độ là sau khi học 

Phật bảy năm, không phải dễ dàng. Cho nên lão sư có 

trí tuệ, có phương pháp như trên kinh Phật thường nói 

 “Phương tiện khéo léo” ,  họ có phương tiện khéo léo, 

họ hiểu được làm thế nào để dẫn dắt. Khi tôi còn trẻ 

ưa thích đọc sách, ưa thích học vấn, cho nên khi mới 

tiếp xúc Phật môn, lão sư cho dù biết được niệm Phật 

tốt, nhưng nếu ông dạy tôi pháp môn này, tôi liền lắc 

đầu mà đi, e rằng sẽ không đến học Phật nữa. Vì sao 

vậy? Đối với lý luận, phương pháp, cảnh giới, không 

hề biết chút gì về pháp môn này, nên nếu bạn nói cho 

tôi  nghe  ngay,  tôi  sẽ  hoài  nghi,  tôi  sẽ  còn  có  một 

tràng  nghịch  lý  để  tranh  luận  với  bạn,  vậy  thì  rất 

phiền phức. Cho nên lão sư cao minh, thuận theo thị 

hiếu của tôi để dạy tôi, anh thích nghiên cứu, được! 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Sẽ để cho anh đi nghiên cứu, dần dần từng bước, từ 

trong kinh  luận đại tiểu thừa đem  anh dẫn vào Tịnh 

Độ. Phương pháp này rất cao minh, cho nên nếu ông 

trực tiếp giới thiệu cho tôi, chắc tôi sẽ không thể tin 

tưởng, ông dùng những phương pháp vòng vèo quanh 

co, dẫn dắt tôi đi đến con đường này, sau đó mới phát 

hiện pháp môn này cao. 

Ban  đầu  tôi  mới  học  Phật,  tiên  sinh  Đông 

Phương  Mỹ  dạy  tôi,  đem  Phật  pháp  xem  thành  triết 

học. Phật pháp có mười tông phái, Tánh tông, Tướng 

tông giảng đạo lý, chúng ta cảm thấy đó là tốt, đó là 

triết học, còn Tịnh Độ tông, Mật Tông thì xem là mê 

tín,  đội  lên  trên  hai  chữ  mê  tín,  xem  kinh  điển  cũng 

không thèm xem qua, đến sau này mới hiểu. Làm sao 

tôi chân thật hiểu được? Tôi xin nói qua với các vị, khi 

tôi  giảng  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  mới  phát  hiện,  phát 

hiện trên Hội Hoa Nghiêm, từ Văn Thù, Phổ Hiền 41 

vị pháp thân đại sĩ, thảy đều niệm Phật cầu sanh Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc. Việc này làm cho tôi giựt 

thót cả người, tôi không hề nghĩ đến. Vì sao? Vì chúng 

ta tôn kính nhất là Bồ Tát Phổ Hiền, Ngài đại biểu trí 

tuệ đệ nhất mà triết học chính là cầu trí tuệ, làm gì biết 

được Ngài niệm Phật cầu vãng sanh, vậy chúng ta còn 

dám nói việc vãng sanh này là sai, việc vãng sanh là 

rất  mê  tín  không?  Cho  nên  nếu  như  pháp  môn  này 

không phải là pháp môn chân thật thù thắng đệ nhất, 

thì Bồ Tát Văn Thù quyết sẽ không tu pháp môn này, 

Bồ Tát Phổ Hiền cũng tuyệt đối sẽ không tu pháp môn 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, Quán Âm, Thế Chí thì càng không cần phải nói, 

vì cả hai Ngài đều là người của Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc mà. Cho nên xem qua những vị đại Bồ Tát 

này, không có vị nào mà không ở Thế Giới Cực Lạc, 

không có vị nào mà không có quan hệ mật thiết với A 

Di Đà Phật, chúng ta như vậy mới nhận thức Tịnh Độ, 

thấy vậy mới chân thật quay đầu lại. 

Cho  nên  chỗ  này   “Khai  thiện  môn”  là  chuyên 

chỉ  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  đem  tất  cả  pháp  môn  đại 

thừa khác đều giáng xuống thấp. Đây không phải là có 

ý  giáng  thấp,  các  vị  nhất  định  phải  tường  tận,  việc 

giáng  thấp  này  là  xuất  phát  từ  trên  căn  tánh  chính 

chúng  ta  mà  nói,  còn  ở  trên  kinh  Phật  thường  nói  là 

 “Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp” .  Thế 

nhưng  đối  với  những  pháp  môn  Đại  thừa  khác  này, 

thực  tế  ra  mà  nói  chúng  ta  không  cách  gì  học  được, 

bạn  đi  thưởng  thức  thử  xem,  quyết  định  không  thể 

thành tựu. 

Thành  thật  mà  nói,  căn  tánh  của  tôi  còn  mạnh 

hơn thầy tôi một chút, thầy tôi lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, 

ông nhận biết pháp môn này còn khó khăn hơn tôi, cả 

thời  gian  dài  đối  với  pháp  môn  này  ông  vẫn  không 

chịu phục, ông vẫn đi học Thiền, học Mật, học Giáo, 

tốn mất rất nhiều thời gian, học qua rất nhiều thứ. Đến 

sau cùng gặp được pháp sư Ấn Quang, bị lão Pháp sư 

quở mắng mới chịu buông bỏ, quay về Tịnh Độ. Ông 

thường nói với chúng tôi, chí ít ông đã lãng phí thời 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





gian 20 năm, còn thời gian tôi lãng phí mới có 7 năm, 

ông  lãng  phí  hơn  20  năm,  cho  thấy  căn  tánh  của  tôi 

mạnh hơn ông một chút. Đó chính là cá nhân căn tánh 

không như nhau nên quay đầu có sớm trễ. 

Chúng  ta  tiếp  xúc  quần  chúng  rộng  lớn,  nhất 

định phải có lòng nhẫn nại, có trí tuệ phải có phương 

tiện. 

CHÁNH  KINH:  “Ư  chư  chúng  sanh,  thị  nhược  tự 

kỷ, chửng tế phụ hà, giai độ bỉ ngạn” 

 [Dịch  nghĩa:   Với  các  chúng  sanh,  xem  như  chính 

 mình, cứu vớt, gánh vác khiến đều vượt lên bờ kia. ] 

Trong bốn câu này, hai câu phía trước là thái độ 

chúng ta giúp đỡ chúng sanh. 

Thứ  nhất:  “Ư  chư  chúng  sanh,  thị  nhược  tự  kỷ” 

[Với các chúng sanh, xem như chính mình] 

Chúng  ta  phải  dùng  thái  độ  như  thế  nào  đối 

nhân xử thế tiếp vật? Phải đem tất cả chúng sanh xem 

thành chính mình. 

Người  xưa  Trung  Quốc  thường  nói  “Mình 

không  muốn  thì  đừng  làm  cho  người”.  Ý  nghĩa  rất 

gần với chỗ này. Thế nhưng trong kinh Phật nói được 

sâu hơn, nhất  định  phải  đem lợi  ích  của người khác 

xem thành như là lợi ích của chính mình, người khác 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bị  hại  chính  là  chính  mình  bị  hại,  đó  mới  là  một 

người chân thật giác ngộ, người chân thật thấu hiểu. 

Vì  sao  vậy?  Tất  cả  chư  Phật  Bồ  Tát  đều  là  cái  tâm 

trạng  này.  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  là  người  minh  tâm 

kiến tánh như trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói đều là Bồ 

Tát từ Sơ Trụ trở lên, đây gọi là Viên Giáo Bồ Tát, 

còn  Biệt  Giáo  là  Bồ  Tát  từ  Sơ  Địa,  đó  là  phá  một 

phẩm vô minh chứng một phần pháp thân. 

 Cái gì gọi là pháp thân? 

“Ư chư  chúng sanh, thị nhược tự kỷ” chính là 

pháp  thân.  Tất  cả  chúng  sanh  cùng  chính  mình  là 

đồng một tự tánh, chỗ này nhà Phật gọi là “Chân như 

bổn tánh”, cùng đồng một tự tánh. Chúng sanh không 

chỉ  là  chúng  sanh  hữu  tình  mà  trong  đây  cũng  bao 

gồm  cả  chúng  sanh  vô tình.  Vì  ở  chỗ này  không hề 

nói  “Ư nhất  thiết  hữu tình chúng sanh, thị  nhược tự 

kỷ”, cho nên giới hạn của nó thì rất rõ ràng rồi, trong 

đây không hề có cách nói như vậy, mà chỉ là “Ư chư 

chúng sanh” mà thôi. 

 “Chúng sanh”  là gì? 

Ý  nghĩa  của  hai  chữ  này  là  chúng  duyên  hoà 

hợp mà sanh khởi hiện tượng, thì gọi là chúng sanh. 

Vậy thì tất cả động vật là do chúng duyên hoà 

hợp  mà  sanh  ra,  thực  vật  cũng  là  chúng  duyên  hoà 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





hợp  mà sanh ra, khoáng vật vẫn là chúng duyên hoà 

hợp mà sanh, thậm chí đến tất cả hiện tượng tự nhiên 

đều là do chúng duyên hoà hợp mà sanh. Chỉ cần là 

có  hình  tướng đều  là  chúng  sanh.  Chúng  sanh  cái  ý 

này,  thì  quá  rộng  quá  lớn,  tận  hư  không  khắp  pháp 

giới  là  một  chính  mình,  một  chút  cũng  không  sai. 

Đúng như trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói:  “Duy tâm 

 sở hiện, duy thức sở biến” . Tận hư không khắp pháp 

giới là chính mình duy tâm sở hiện, mười pháp giới Y 

Chánh Trang Nghiêm là chính mình duy thức sở biến. 

 Thức là cái gì? 

Là  phân  biệt,  từ  trong  phân  biệt  biến  hiện  ra 

trùng trùng pháp giới khác nhau. Cho nên nếu bạn lìa 

khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì pháp giới 

khác nhau không còn, không còn mới gọi là pháp giới 

nhất chân. 

Do đây có thể biết người trong pháp giới nhất 

chân, cùng người trong mười pháp giới chúng ta, chỗ 

không  như  nhau  là  người  trong  mười  pháp  giới  đều 

vẫn còn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, còn người 

trong pháp giới nhất chân thì không có. Vậy nên nếu 

chúng ta cũng có thể lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước,  pháp  giới  nhất  chân  bạn  liền  lập  tức  chứng 

được. 

Thế  nhưng  pháp  giới  nhất  chân  cùng  mười 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp giới không rời nhau, đồng thời tồn tại, đồng chỗ 

tồn  tại.  Việc  này  là  không  thể  nghĩ  bàn,  đồng  thời 

đồng chỗ.  Cho nên chư Phật cùng những pháp thân 

đại sĩ Bồ Tát Viên Giáo Sơ Trụ này thì có năng lực 

tùy  loại  hiện  thân,  tùy  cơ  nói  pháp,  họ  có  năng  lực 

thiên  bá  ức  hoá  thân.  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  thị  hiện  ở 

trong mười pháp giới, thị hiện ở trong sáu cõi, cùng 

tất cả chúng sanh hoà quang hồng trần, “Hưng đại bi, 

 mẫn  hữu  tình”  35,  làm  những  việc  này  để  giúp  đỡ 

chúng ta. Vậy khi họ thị hiện giống y như chúng ta, 

cũng  có  phân  biệt,  cũng  có  chấp  trước,  như  vậy  có 

phải  là  họ  bị  đoạ  lạc?  Không  có!  Chúng  ta  ở  pháp 

giới người, trong mười pháp giới chúng ta hiện tại ở 

pháp giới người, họ ở pháp giới nhất chân, chúng ta 

tuy là cùng đồng ngồi một bàn ăn cơm, cũng đồng tay 

nắm  tay,  nhưng  họ  ở  pháp  giới  nhất  chân,  ta  thì  ở 

pháp giới người, không như nhau. 

Cái ý nghĩa này nếu các vị không thể hội được 

thì  bạn  hãy  nghĩ  đến  Lục  Tổ  trong  “Pháp  bảo  Đàn 

Kinh” đã từng hỏi Vĩnh Gia: 

- Ông còn có phân biệt không? 

Còn phân biệt thì là phàm phu. Ông trả lời rất 

hay: 

- Phân biệt diệc phi ý36. 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Lục tổ nghe rồi gật đầu nói: 

- Không sai, ông như vậy ta cũng như vậy. 

Lục Tổ nói với ông như vậy, đó chính là nói rõ 

Lục Tổ cùng Vĩnh Gia ở trong pháp giới nhất chân, 

khi giáo hoá chúng sanh cùng ở chung với mọi người, 

những chúng sanh đó là ở pháp giới người, là ở sáu 

cõi, còn họ thì ở pháp giới nhất chân, cho nên khi họ 

giảng kinh nói pháp cho bạn nghe, cũng có phân biệt, 

cũng  có  chấp  trước,  thế  nhưng  họ  thật  không  phải 

phân  biệt.  Chúng  ta  cho  rằng  là  họ  phân  biệt,  là  họ 

chấp  trước.  Nhưng  họ  không  phải  vậy,  họ  là  trí, 

chúng ta dùng 8 thức, 51 tâm sở, họ thì dùng 4 trí. Họ 

đã chuyển A Lại Da Thức thành Đại Viên Cảnh Trí, 

chuyển  Mạt  Na  thành  Bình  Đẳng  Tánh  Trí,  chuyển 

Đệ lục ý thức thành Diệu Quan Sát Trí, chuyển Tiền 

ngũ  thức  thành  Thành  Sở  Tác  Trí.  Họ  chuyển  lại 

được, họ ở ngay trong cuộc sống thường ngày dùng 

bốn trí Bồ Đề, chúng ta dùng 8 thức, 51 tâm sở. Cho 

nên nếu ở trên hình thức xem thì  không có gì  khác, 

hoàn toàn như nhau, nhưng trong cốt tỷ thì hoàn toàn 

khác nhau, tâm của chúng ta là nhiễm ô, tâm của họ 

là  thanh  tịnh,  không  như  nhau.  Chúng  ta  phân  biệt 

chấp  trước  là  ô  nhiễm,  họ  phân  biệt  chấp  trước  là 

thanh tịnh. Họ không phải chính mình phân biệt chấp 

trước  mà  như  chúng  ta  thường  nói  tùy  chúng  sanh 

phân  biệt  mà  phân  biệt,  tuỳ  chúng  sanh  chấp  trước 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mà  chấp  trước,  còn  chính  mình  đích  thực  không  có 

phân biệt chấp trước. 

Đây chính là nói  rõ  mười pháp giới  đồng thời 

tồn tại, nhất chân cùng mười pháp giới không hề cách 

xa,  không  có  trước  sau,  đó  là  chân  tướng  sự  thật. 

Chính bởi vì cái sự thật này nên độ người chính là tự 

độ mình, tự độ mình chính là độ người. Tự độ, độ tha 

là  một  sự  việc,  không  phải  là  hai  việc.  Đây  cũng  là 

 “Vào pháp môn không hai”  mà trong pháp Đại thừa 

thường  nói.  Chúng  ta  xem  thấy  là  hai,  còn  họ  thì 

không  hai,  không  hai  cho  nên  mới   “Phân  biệt  cũng 

 không phải là ý” . 

Cái  đạo  lý  này  chúng  ta  phải  rất  tỉ  mỉ  mà  thể 

hội.  Vì  sao  vậy?  Không  phải  cảnh  giới  của  chính 

mình.  Tại  vì  sao  không  phải  cảnh  giới  của  chính 

mình?  Vì  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chính mình không thể lìa khỏi, chỉ  cần có phân biệt 

chấp  trước,  vậy  thì  không  phải  cảnh  giới  của  chúng 

ta. Cho nên phải thường quan sát như vậy, chúng ta 

bắt tay vào từ ngay chỗ này, từ chỗ này mà vào cửa. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói  “Tối sơ phương 

 tiện”  37,  đây  chính  là  chỗ  vào  cửa  ban  đầu,  chúng  ta 

nhất định phải xem lợi hại của người khác, chính là lợi 

hại của chính mình, phải bắt tay vào từ chỗ này, người 

khác  có  khó  khăn  chính  là  chính  mình  có  khó  khăn, 

người khác có phước thì là chính mình có phước. 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Cho  nên  một  câu   “Ư  chư  chúng  sanh,  thị 

 nhược tự kỷ” này, chúng ta phải nên học tập từ ngay 

chỗ  này.  Quả  nhiên  nếu  như  thể  hội  rồi,  lợi  ích  vô 

lượng vô biên, chân thật là nói ra không cùng tận. 

Thứ hai: “Chửng tế phụ hà, giai độ bỉ ngạn” [Cứu 

vớt, gánh vác khiến đều vượt lên bờ kia] 

Hai câu này là nói đại nguyện đã phát ra ngay 

trong  nhân  địa  của  chúng  ta  đã  xứng  hiện.  Chúng  ta 

có  sứ  mạng  có  trách  nhiệm.  Tại  vì  sao  nói  bạn  có 

trách nhiệm có sứ mạng để hoá độ chúng sanh? Bởi 

vì ở nơi nhân địa bạn đã từng phát nguyện. 

Bạn xem hiện tại đồng tu niệm Phật chúng ta, 

có người nào mà không ở trước mặt của Phật xướng 

lên Tứ hoằng thệ nguyện?  “Chúng sanh vô biên thệ 

 nguyên độ”.  Bạn ở trước mặt Phật xướng lên câu này, 

cho dù bạn có tâm hay không có tâm, bạn ở trước mặt 

Phật  Bồ  Tát  biểu  thị  ta  đã  phát  ra  cái  nguyện  này, 

phát ra cái nguyện này phải xứng hiện. Cho nên giúp 

đỡ  tất  cả  chúng  sanh,  bạn  liền  có  trách  nhiệm,  bạn 

liền  có  sứ  mạng  có  nghĩa  vụ.  Bạn  phải  nên  làm 

“Chửng tế phụ hà”, bạn phải đem cái gánh độ chúng 

sanh này, gánh vác cái trách nhiệm này. 

Sau  cùng  đó  là  mục  tiêu,  không  phải  độ  một 

người  hai  người,  là  phổ  độ.  Bởi  vì  khi  bạn  phát 

nguyện,  bạn  nói   “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 độ” , bạn phát ra là cái nguyện này, chứ bạn đã không 

có  phát  nguyện   “Chúng  sanh  Singapore  thệ  nguyện 

 độ”.  Nếu  bạn  phát  nguyện  vậy  thì  phạm  vi  của  bạn 

rất  nhỏ,  thì  không  lớn.  Nhưng  cái  phát  nguyện  của 

bạn  không  có  giới  định  phạm  vi,  đó  chính  là  chúng 

sanh  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  bạn  độ  sẽ  nhiều 

hơn. Cái nguyện này không phải tùy tiện mà phát ra, 

phát rồi thì phải nỗ lực mà làm. 

 “Phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn” ,  bạn 

không đoạn thì bạn trái với thệ nguyện của bạn, cho 

nên nhất  định  phải  đem nó làm  cho được, làm chưa 

được cũng phải chăm chỉ nỗ lực mà làm. 

Nói  đến  chỗ  này,  có  lẽ  các  vị  đồng  tu  cũng 

thường  nghe  nói  qua  trong  nhà  Phật  có  câu   “Phật 

 không độ người vô duyên” . Câu nói này cùng  “Chúng 

 sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,  có  trái  ngược    không? 

Có mâu thuẫn không? Chúng ta phải tỉ mỉ mà tư duy, 

không hề có mâu thuẫn. Vì sao? Quyết không thể nói 

chúng  sanh  không  có  duyên  thì  Phật  không  độ  họ, 

không hề có đạo lý này, mà là chúng sanh không có 

duyên  thì  độ  sau,  không  phải  không  độ.  Độ  như  thế 

nào? Người không duyên thì hiện tại kết duyên với họ, 

bạn không kết duyên thì không được, không có duyên 

thì  phải  kết  duyên  với  họ  trước,  còn  người  đã  có 

duyên thì độ trước, cho nên không hề có xung đột. 

 Những người nào là người có duyên? 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Loại  chúng  sanh  này  khi  tiếp  xúc  Phật  pháp 

liền sanh tâm hoan hỉ, đó chính là có duyên. Bạn nói 

với họ, họ có thể tin tưởng, có thể tiếp nhận, có thể lý 

giải. Vậy là chúng sanh có duyên độ trước. 

Đối với pháp môn Tịnh Độ họ có thể tin, có thể 

hiểu,  chịu  đến  Niệm  Phật  Đường  để  niệm  Phật,  đó 

chính là duyên đã chín muồi, chúng ta nhất định phải 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Vì sao vậy? Họ  ngay 

trong một đời này liền có thể đi làm Phật, cái thân thể 

hiện tại này (trong Phật pháp gọi là cái thân sau cùng, 

vô  lượng  kiếp  đến  nay  ở  trong  sáu  cõi  sanh  tử  luân 

hồi) hôm nay đã đến đoạn cuối, cái thân này là thân 

sau cùng, về sau không còn nữa, gọi là thân sau cùng, 

còn  lần  sau  đến  cái  thế  gian  này  là  Phật  Bồ  Tát  tái 

sanh, thừa nguyện tái lai. Người thừa nguyện tái sanh 

là sanh tử tự tại, chính là  “Phân biệt cũng chẳng phải 

 là  ý” ,  không  phải  người  phàm.  Việc  này  chúng  ta 

nhất định phải nên biết. 

Cho  nên  giúp  đỡ  chúng  sanh,  nếu  duyên  chưa 

chín  muồi  thì  kết  duyên  với  họ,  còn  như  duyên  đã 

chín muồi rồi thì mau giúp họ đi làm Phật. Tất nhiên 

trên thực tế mà nói người duyên chín muồi thì số ít, 

còn người chưa chín muồi thì nhiều. 

Tôi nghĩ sự việc này mỗi một vị đồng tu các vị 

đều thấy được rất rõ ràng. Bạn thấy Singapore tín đồ 

Phật  giáo  bao  nhiêu?  Tuyệt  đối  không  phải  chỉ  có 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mấy  người  trong  giảng  đường  của  chúng  ta,  quyết 

định  không  phải  vậy.  Ngoài  ra  còn  có  những  người 

cũng  học  Phật,  cũng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nhưng  có 

miệng  mà  không  có  tâm  vì  vẫn  không  muốn  vãng 

sanh,  họ  cho  rằng  cái    thế  giới  này  vẫn  rất  tốt,  vẫn 

đáng được lưu luyến, các pháp môn khác cũng không 

tệ,  học  giới  luật,  học  tham  thiền,  học  Mật  chú,  học 

giáo rất nhiều thứ. Đó là gì vậy, nửa chín nửa không 

chín. Chúng ta cũng phải dùng phương tiện khéo léo 

giúp  đỡ  họ,  xúc  tiến  họ  thành  Phật.  Vậy  thì  phải 

giảng kinh nghiên giáo, làm cho họ có thể thâm nhập 

dần dần từng bước thấu hiểu giác ngộ. 

Ngày  trước,  có  một  năm  tôi  ở  miền  nam  Đài 

Loan giảng kinh, gặp được một ông cụ hơn 80 tuổi, 

đó là bậc lão tiền bối học Phật của chúng ta. Chúng ta 

tuy là xuất gia nhưng kỳ thật ông học Phật lâu hơn so 

với chúng ta, cả đời học được mấy mươi năm, cũng 

tham  thiền,  cũng  học  giáo,  cũng  học  Mật,  mọi  thứ 

đều thông đạt. Tôi giảng kinh ở miền Nam ông cũng 

đến nghe, chúng tôi cũng quen biết nhau rất lâu, một 

hôm ông đến nói với tôi: 

- Pháp sư! Hiện tại tôi đã già rồi, những thứ đã 

học được từ trước nghĩ lại đều không thể dùng được. 

Tôi hỏi: 

- Vậy ông phải làm sao? 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Ông trả lời: 

-  Hiện  tại  tôi  trung  thực  niệm  Phật  rồi,  một 

ngày tôi niệm 30 ngàn danh hiệu Phật. 

Tôi nói: 

- Rất tốt, ông xem như đã quay đầu. 

Hơn 80 tuổi mới quay đầu, được! Chỉ cần quay 

đầu thì có thể được độ, tuổi tác ông lớn, mỗi ngày kinh 

hành niệm Phật là việc rất tốt. Ông ở dưới quê, dưới 

quê thì thường hay ra ngoài đường đi bộ. Ông nói: 

- Tôi niệm một câu Phật hiệu đi một bước, mỗi 

ngày  niệm  30  ngàn  danh  hiệu  Phật  thì  đi  30  ngàn 

bước. 

Ông thân thể rất khoẻ mạnh, hơn 80 tuổi xem ra 

rất cường tráng, đi bộ là vận động rất tốt, đặc biệt là 

đối với người già. 

Cho nên Niệm Phật Đường lấy nhiễu Phật làm 

chủ, đạo lý chính ngay chỗ này. “Bát Chu Tam muội” 

đó chính là nhiễu Phật, gọi là Phật Lập Tam muội, họ 

không ngồi họ cũng không nằm xuống. 

Hiện tại Niệm Phật Đường của chúng ta không 

cần phải nghiêm khắc như vậy. Nếu như nghiêm khắc 

như  vậy  mọi  người  sẽ  e  ngại,  không  dám  đến  niệm 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật,  cho  nên  chúng  ta  phải  mở  rộng  một  chút,  để 

mọi người niệm được thư thích, niệm được rất an vui, 

ưa thích đến nơi đây niệm Phật, đó là bước thứ nhất. 

Cho  nên  về  sau  nếu  như  chúng  ta  có  năng  lực  này, 

Niệm Phật Đường chúng ta phải có thêm vài người, 

đẳng  cấp  không  như  nhau,  hướng  lên  trên  đi  thì 

nghiêm khắc hơn, người sơ học thì phải mở rộng, để 

cho họ cảm thấy ưa thích, sau đó dần dần đem cảnh 

giới  của  chính  mình  hướng  lên  trên  cao  hơn,  công 

phu  cũng  hướng  lên  cao.  Thế  nên  luôn  có  một  đại 

nguyện “Giai độ bỉ ngạn”. 

Nếu người không có duyên, chúng ta trồng hạt 

giống Phật cho họ, như hiện tại chúng ta làm rất nhiều 

biểu tượng trên áo, in lên chữ A Di Đà Phật, chúng ta 

mặc  trên  người,  những  người  đi  ra  đường,  rất  nhiều 

người xem thấy danh hiệu “A Di Đà Phật”, một khi đã 

nhìn thấy hình tượng Phật, thì gieo giống Phật cho họ 

rồi, những người này vẫn chưa có giống Phật thì gieo 

giống Phật cho họ, đó là tiếp dẫn bước thứ nhất. Trong 

A  Lại  Da  Thức  của  họ  đã  có  chủng  tử,  đó  chính  là 

“Giai độ bỉ ngạn”. Cách làm hiện tại của chúng ta thực 

tiễn ngay trong cuộc sống thường ngày. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  A  Di  Đà 

Phật! 


****** 

207 




PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





 

(VCD 049) 

  

CHÁNH KINH: “Tất hoạch chư Phật vô lượng công 

đức. Trí huệ thánh minh, bất khả tư nghị.” 

 [Dịch  nghĩa:   Đều  đạt  được  vô  lượng  công  đức  của 

 chư Phật, trí huệ thánh minh chẳng thể nghĩ bàn. ] 

Đây là đoạn tổng kết. Trong cái đoạn kinh văn 

lớn này, kinh văn tương đối dài, đây là nói chúng Bồ 

Tát đến dự hội. Ở trong kinh văn phần tổng kết này, 

 “Tất hộ”  những vị Bồ Tát đến dự hội này, mỗi một vị 

đều được  “Chư Phật vô lượng công đức”. 

 Một là “Chư Phật” .  

Có hai ý nghĩa, một chính là nói mười phương 

ba đời tất cả chư Phật, ngoài ra một ý nữa là trực tiếp 

chỉ A Di Đà Như Lai. A Di Đà Như Lai cũng gọi là 

chư Phật. 

 Hai là “Trí tuệ Thánh minh” [Trí huệ thánh minh].   

Cái gì gọi là “thánh”? Cái ý nghĩa này, chúng ta 

nhất định phải rất rõ ràng, đem nó nói rõ ra. Vào thời 

xưa nếu một người có trí tuệ thì đối với vũ trụ tất cả 

vạn sự vạn vật họ đều có thể tường tận, hơn nữa còn 

có  thể  thấu  hiểu  triệt  để,  con  người  đó  liền  gọi  là 

thánh  nhân.  Còn  tường  tận  mà  không  đủ  thấu  triệt, 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vậy thì xem là Hiền nhân. 

 Ba là “Bất khả tư nghị” [Chẳng thể nghĩ bàn].  

Trí tuệ Thánh, Hiền có cái điểm khác biệt này 

“Không thể nghĩ bàn”. 

Kinh văn tổng kết một cái đoạn lớn này, chúng 

Bồ Tát, vô lượng công đức chính là chỉ phía trước đã 

nói rõ. Ở ngay chỗ này chúng ta cần phải tường tận, 

Thế Tôn ngay chỗ này vì chúng ta nói rõ trí tuệ của 

Bồ Tát đại đức đại năng. 

Chỉ  nêu  lên  một  thí  dụ  về  “Tám  tướng  thành 

đạo”, chúng ta từ ngay trong cái thí dụ này cũng cần 

phải hiểu rõ những Bồ Tát Cực Lạc này mỗi mỗi đều 

là  vạn  đức  vạn  năng.  Ở  ngay  trong  sát  độ  mười 

phương không bờ mé có thể tùy loại hóa thân, đáng 

dùng thân Phật để độ (cũng giống như nơi đây nêu ra 

thí dụ về việc thị hiện tám tướng thành đạo) thị hiện 

thân  Phật  mà  vì  nói  pháp  nên  đã  có  thể  hiện  thân 

Phật.  Đương  nhiên  thân  Bồ  Tát  ở  dưới  Phật,  thân 

Thanh  Văn,  Duyên  giác,  thân  chúng  sanh  sáu  cõi, 

thậm chí đến cái thân tướng chúng sanh vô tình, đều 

có thể hiện được, nói rõ các Ngài tùy loại hóa thân, 

tùy cơ nói pháp, đạt đến cứu cánh viên mãn. 

Vậy  rốt  cuộc  Bồ  Tát  ở  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  là  ở  tầng  thứ  nào?  Hoặc  giả  là  Bồ  Tát  ở 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





phẩm vị nào? 

Trước hết nói về năng lực của chúng Bồ Tát ở 

Tây Phương Cực Lạc, chúng ta ở trong bộ kinh này, 

đặc biệt là ở trong 48 nguyện (48 nguyện là pháp căn 

bản của Tây Phương Tịnh Độ), A Di Đà Phật khai thị 

rõ  cho  chúng  ta,  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là 

pháp giới bình đẳng, không thể nghĩ bàn, phàm hễ là 

người vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, 

mỗi  mỗi  đều  có  cái  năng  lực  này,  đều  có  cái  thần 

thông này, đều có trí tuệ như vậy, không có thứ nào 

không viên  mãn. Cho nên từ cõi Phàm  Thánh Đồng 

Cư  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  cho  đến  cõi  Thật  Báo 

thượng  thượng  phẩm,  đều  có  thể  thị  hiện  như  vậy, 

đúng như trong “Quán Thế Âm Phổ Môn Phẩm” đã 

nói: “Đáng dùng thân gì để độ thì Ngài liền hiện ra 

 thân đó để độ” , Bồ Tát Quán Âm có 32 ứng thân, 32 

là 32 loại, mỗi loại vô lượng vô biên. 

Chúng ta đọc đến chỗ này, nếu như có chút thể 

hội sơ lược, thì bạn nhất định liền nghĩ đến Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc chúng ta phải nên đi, nhất định 

phải  đi,  chỉ  có  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

mới  có  thể  đạt  được  tự  tại  chân  thật,  tự  tại  thật  sự, 

mới có thể thực tiễn căn bản đại nguyện của chúng ta, 

mới có thể thõa mãn tất cả mong cầu của chúng ta. 

Ngoài  ra có câu cách ngôn trong nhà Phật  nói 

rất  hay:   “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tắc  ứng” . 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta học Phật ở ngay trong cửa Phật có cầu chưa 

chắc có ứng. Thế nhưng nếu bạn đến được Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc rồi thì không như vậy, cảm ứng 

100%. Cái lý này, đạo lý, chân tướng sự thật này, đã 

được  Thế  Tôn  ở  trong  bổn  kinh  nói  cho  chúng  ta 

nghe được rất rõ ràng. 

Cho nên chỗ này nói “Chư Phật vô lượng công 

đức”,  đó  chính  là  công  đức  cứu  cánh  viên  mãn,  trí 

tuệ, đức tướng, thần thông, phương tiện không có thứ 

nào không viên mãn, đó là cảnh giới không thể nghĩ 

bàn.  Áp  dụng  vào  ngay  trong  đời  sống  thực  tại  của 

chúng ta, chúng ta phải nên tu học như thế nào. 

Hiện  tại  địa  cầu  chúng  ta  đang  cư  trụ,  do  bởi 

khoa  học  phát  triển,  địa  cầu  càng  ngày  càng  nhỏ. 

Không phải nói địa cầu thu nhỏ về diện tích mà là nói 

giao  thông  quá  thuận  tiện.  Hôm  tôi  xem  thấy  được 

một đoạn tin tức nói hiện tại Hoa Kỳ phát triển một 

loại  phi  cơ  cực  nhanh,  loại  phi  cơ  này  từ  Gia  Châu 

của Hoa Kỳ bay đến Nhật bản hiện tại chỉ  mất chín 

giờ đồng hồ. Tương lai loại phi cơ tốc hành này chỉ 

cần 1 tiếng rưỡi đồng hồ, vậy nếu loại phi cơ này đi 

một  vòng  địa  cầu,  nhiều  nhất  chỉ  cần  6  giờ,  6  giờ 

đồng  hồ  đi  một  vòng  trái  đất,  cho  nên  địa  cầu  càng 

ngày càng nhỏ. Internet hiện tại, đường truyền của vi 

tính,  các  vị  đều  biết  chúng  ta  giảng  kinh  ở  nơi  đây, 

thính chúng không chỉ những người ngồi trong giảng 

này, đường truyền đồng thời truyền đi khắp thế giới. 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Ở thế kỷ sau chúng ta biết, khoa học tiến bộ đến mức 

người người đều phải dùng vi tính, thế kỷ sau là thời 

đại của vi tính, vi tính biến thành thứ cần thiết trong 

đời  sống  của  chúng  ta,  vậy  thì  mỗi  một  người  từ 

trong  vi  tính  đều  có  thể  thâu  nghe,  đều  có  thể  thâu 

xem,  hình  ảnh  của  chúng  ta  cũng  ở  trong  đó,  cũng 

giống  như  truyền  hình  vậy.  Cho  nên  bất  cứ  nơi  nào 

chúng ta giảng kinh, đều là đang giảng cho toàn thế 

giới nghe. 

Việc  này  rất  gần  như  chỗ  này  đã  nói: “Tất  hộ 

 chư Phật, vô lượng công đức, trí tuệ thánh minh, bất 

 khả tư nghì”.  

Có  một  chút  giống,  có  một  chút  gần  giống. 

Phật, Bồ Tát giáo hóa ai? Đối tượng của các Ngài là 

tận  hư  không  khắp  pháp  giới  vô  lượng  vô  biên  cõi 

nước  chư  Phật.  Chúng  ta  nhất  định  có  thể  nghĩ  đến 

nhiều cõi nước Phật đến như vậy, mỗi một cõi nước 

Phật  lại  có  vô  số  vô  lượng  chúng  sanh,  những  số 

lượng này đều không phải là số tự số học của chúng 

ta có thể biểu đạt ra được. Ngày nay chúng ta nói dân 

số  của  địa  cầu,  thống  kê  hiện  tại đại  khái  có  60  ức, 

thế  nhưng  đây  chỉ  là  nói  một  địa  cầu.  Nếu  như  nói  

thế giới Ta Bà của Thích Ca Mâu Ni Phật, số lượng 

chúng sanh thì rất nhiều. Thế giới Ta Bà có bao nhiêu 

cái Thái dương hệ? Chiếu theo cách nói thông thường 

của kinh điển, có mười vạn Thái dương hệ. Nếu như 

chiếu  theo  cách  nói  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ, 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng rất tuyệt diệu, lão cư sĩ Ngài đã nói, một đơn vị 

thế  giới  mà  trong  kinh  Phật  nói  chính  là  hiện  tại 

chúng ta gọi là một hệ ngân hà, vậy khu vực giáo hóa 

của Thích Ca Mâu Ni Phật bao lớn? Mười vạn ức hệ 

ngân hà, ở trong đây có bao nhiêu chúng sanh chúng 

ta có nghĩ qua hay không? Dường như rất nhiều đồng 

tu  học  Phật  không  hề  nghĩ  qua  vấn  đề  này,  kỳ  thật 

vấn đề này quan hệ đối với chúng ta quá to quá lớn, 

bạn không hề nghĩ qua nghĩa là bạn lơ là qua loa. 

 Mục đích giáo học của Phật pháp là gì? 

Chúng  ta  không  thể  không  biết,  chúng  ta  phải 

có thể nói ra được, bạn có thể nói ra được, nói được 

rõ ràng, nói được tường tận, thì đại chúng xã hội mới 

biết được Phật pháp là nên học, không thể không học, 

không  học  không  được.  Vì  sao  vậy?  Giáo  học  của 

Phật  pháp  là  điều  hòa  chúng  sanh.  Trong  mười  đức 

hiệu  của  Phật  có   “Điều  ngự  trượng  phu”38,  tôi  vừa 

rồi đã nói, đó là một tiền đề. Hiện tại địa cầu thu nhỏ, 

nói rõ quan hệ giữa người và người càng ngày càng 

mật  thiết.  Không  như  thời  đại  nông  nghiệp  ngày 

trước, rất nhiều người đến già chết không hề qua lại, 

phạm vi đời sống của họ rất hẹp, cả đời trải qua đời 

sống đạm bạc, không hề tiếp xúc với bên ngoài. Hiện 

tại  ép  bạn  không  tiếp  xúc  không  được,  mà  khi  tiếp 

xúc thì vấn đề liền đến, vì mỗi một quốc gia khu vực, 

bối cảnh văn hoá không như nhau, phương thức đời 

sống  không  như  nhau,  ý  thức  hình  thái  cũng  không 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





như nhau, tín ngưỡng tôn giáo cũng không như nhau. 

Như  vậy  khi  vừa  tiếp  xúc,  rất  nhiều  những  văn  hoá 

khác nhau liền nảy sanh ra xung đột, những xung đột 

này nếu không thể hóa giải, sẽ mang đến cho xã hội 

rất nhiều  những  động loạn bất  an  mà  hiện  tại gọi  là 

phân biệt đối xử, không chỉ là kỳ thị chủng tộc, kỳ thị 

tôn giáo, kỳ thị văn hoá, rất nhiều. Khi những kỳ thị 

này  nghiêm  trọng,  liền  sanh  ra  bạo  động,  thậm  chí 

đến  chiến  tranh.  Đó  là  việc  mà  mỗi  người  chúng  ta 

không  hy  vọng  xem  thấy.  Thế  nhưng  những  sự  thật 

này bày ra ngay trước mắt chúng ta, gần như là không 

cách gì tránh khỏi. 

Phật  pháp quan trọng nhất  chính là dạy chúng 

ta làm thế nào tiêu trừ những ngăn cách này. Cho nên 

tổng cương lĩnh giáo học của Phật pháp là nói rõ chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh. Chân tướng hiểu rõ rồi, 

những vấn đề này tự nhiên liền được giải quyết, cho 

nên chân thật có thể giải quyết được tất cả vấn đề của 

thế kỷ 21. Thế là chúng ta mới sâu sắc thể hội được 

giáo học của Phật pháp là quan trọng, chúng ta không 

thể không lưu ý giáo dục của Phật đà. 

Từ  ngay  chỗ  này  khiến  cho  chúng  ta  thể  hội 

được, Trung Quốc cổ đại chí ít vào 2000 năm trước 

tức  vào  đầu  nhà  Hán,  phải  là  ở  vào  cuối  thời  chiến 

quốc  thời  kỳ  đầu  của  nhà  Hán  có  “Lễ  Ký”  trong 

“Thập Tam Kinh”, hoàn thành vào thời đó. Giáo dục 

triết học cổ xưa của Trung Quốc chúng ta trong “Lễ 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ký” có một thiên “Học ký”, bên trong nói với chúng 

ta   “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”39.  Nhưng 

ngày  nay  các  quốc  gia  hiện  đại  hóa  lại  không  thực 

hiện như vậy, lại không “giáo học vi tiên”, đều chỉ rất 

chú trọng xây dựng nền tảng của quốc gia. Thế nhưng 

trong xây dựng nền tảng lại xem thường đi giáo dục, 

chỉ chú ý đến xây dựng giao thông, trong giao thông 

bao  gồm  những  thiết  kế  như  đường  sắt,  xa  lộ,  cảng 

khẩu, phi  trường, kiến  thiết thủy lợi, khai  thác năng 

lượng. Mọi người chỉ chú trọng những kiến thiết vật 

chất, thế nhưng giáo dục là quan trọng hơn những thứ 

này. 

Hiện tại chúng ta cũng xem thấy không luận là 

trong nước ngoài nước, dường như là giáo dục đều rất 

phát triển, đều rất phổ biến. Hôm nay tôi nêu ra vấn 

đề  này  gần  như  là  dư  thừa,  quốc  gia  chúng  ta  làm 

giáo dục cũng không tệ. Kỳ thật cái giáo dục mà tôi 

nói, không giống như giáo dục thông thường trên thế 

giới  hiện  nay.  Vì  sao  không  như  nhau?  Hiện  tại 

trường học có nhiều hơn, giáo dục có phát triển hơn, 

nhưng có bỏ đi được kỳ thị chủng tộc hay không? Có 

bỏ đi được kỳ thị văn hoá hay không? Có bỏ đi được 

kỳ  thị  tôn  giáo  hay  không?  Không  hề  có!  Không 

những  không  có,  mà  những  vấn  đề  này  càng  ngày 

càng phức tạp hơn, càng ngày càng nghiêm trọng. 

Do đây có thể biết, giáo dục đã có vấn đề, giáo 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





dục có thiên lệch. Chúng ta y theo tư tưởng giáo dục 

cổ  xưa  của  Trung  Quốc,  lấy  nhà  Nho  Trung  Quốc 

làm  thí  dụ:  Trung  Quốc  giáo  dục  là  chọn  lấy  học 

thuyết  của  Khổng  Mạnh  là  vào  đầu  năm  triều  nhà 

Hán, vua Hán Vũ  Đế  chế định chính sách giáo  dục, 

ngay  trong  2000  năm  này  chính  quyền  có  thay  đổi, 

thay  vua  đổi  chúa,  thế  nhưng  Hán  Vũ  Đế  chế  định 

chính  sách  giáo  dục,  mãi  đến  đời  Mãn  Thanh  cũng 

không thay đổi. Cái chính sách này có thể dùng được 

đến 2000 năm, cũng là không thể nghĩ bàn. 

 Nội dung giáo học của nhà Nho là gì? 

“Luân lý đạo đức”. 

Giáo  học  của  Khổng  Phu  Tử  phân  làm  bốn 

khóa  mục.  Nếu  như  lấy  đại  học  của  hiện  tại  để  mà 

nói, bốn cái khóa mục này của ông chính là bốn cái 

học viện. Luân lý đạo đức dạy cho bạn những gì? 

 Thứ nhất là “Đức hạnh”: Dạy chúng ta quan hệ giữa 

 người và người. 

Đem đức hạnh xếp ở hàng thứ nhất. Trong đức 

hạnh  bao  gồm  những  cái  gì?  Bao  gồm  luân  lý,  cái 

luân  lý  này  là  luân  lý  của  nghĩa  rộng,  không  phải 

nghĩa  hẹp,  là  dạy  chúng  ta  quan  hệ  giữa  người  và 

người.  Hiện  tại  làm  gì  có  loại  giáo  dục  này.  Đây 

chính  là  chỗ  mà  con  người  khác  với  loài  cầm  thú, 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  ngay  chỗ  này.  Quan  hệ  giữa  người  với  người 

chính là nói với chúng ta quan hệ của vợ chồng, quan 

hệ cha con, quan hệ anh em, quan hệ quân thần, quan 

hệ bạn bè. Đó chính là “Ngũ luân”. Chúng ta có thể 

đem  cái  quan  hệ  giữa  người  và  người  làm  cho  rõ 

ràng, nghĩa vụ của người với người chúng ta đều có 

thể làm hết trách nhiệm là đạo nghĩa. Nói đạo nghĩa 

mà  không  nói  lợi  hại,  giáo  dục  mới  xem  là  thành 

công, có như vậy mới có thể tiêu trừ những ngăn cách 

hiểu lầm giữa con người và con người. 

 Thứ hai là: Dạy chúng ta nhận biết quan hệ của con 

 người với vạn vật tự nhiên. 

Cái quan hệ này làm rõ ràng rồi thì liền có thể 

làm  cho  sinh  thái  tự  nhiên  của  cả  thảy  địa  cầu  này 

được  quân  bình.  Ngày  nay  mọi  người  chúng  ta  đều 

biết,  sinh  thái  địa  cầu  mất  đi  quân  bình,  cái  vấn  đề 

này  rất  nghiêm  trọng,  đây  là  mối  quan  hệ  của  hoàn 

cảnh đời sống và con người chúng ta mà mọi người 

không  hiểu.  Vậy  phải  làm  thế  nào  thương  tiếc  hoàn 

cảnh,  bảo  hộ  hoàn  cảnh,  bồi  dưỡng  hoàn  cảnh,  mà 

không phải phá hoại nó, bỏ rơi nó. 

Người  Trung  Quốc  không  phải  không  hiểu 

được  khoa  học  kỹ  thuật.  Vào  triều  nhà  Hán,  trong 

sách sử  chúng ta có ghi  chép, những phát  minh tiên 

tiến trên thế giới ngày nay khởi đầu đều từ ở Trung 

Quốc.  Vậy  chúng  ta  tại  vì  sao  không  tiếp  tục  phát 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





triển  khoa  học  kỹ  thuật?  Ở  trong  đây  có  đạo  lý  rất 

sâu,  nếu  như  2000 năm  trước  chúng  ta  bắt  đầu phát 

triển khoa học, e rằng hiện tại thế giới này đã sớm bị 

hủy  diệt  rồi.  Những  người  thông  minh  này,  họ  có 

quan niệm của luân lý, họ có trách nhiệm đối với lịch 

sử,  gánh  vác  trách  nhiệm  đối  với  quần  chúng  rộng 

lớn,  nên  nếu  như  khoa  học  này  là  có  hại,  nó  có  tác 

dụng phụ. Thí như hiện tại mọi người đều biết được 

tầng ôzon bầu trời Nam Cực bị thủng một lỗ lớn và 

diện tích này càng ngày càng lớn, ôzon là bảo vệ địa 

cầu, hấp thu tia tử ngoại của mặt trời, nếu như không 

có  tầng  ôzon  này  bảo  vệ,  mặt  trời  trực  tiếp  chiếu 

xuống  mặt  đất,  rất  nhiều  động  vật  thực  vật  trên  địa 

cầu  đều  không  thể  sinh  tồn,  đều  sẽ  bị  tiêu  diệt  hết. 

Tầng ôzon này vì sao bị phá hoại? Do tác dụng phụ 

của  khoa  học.  Tổ  tiên  xa  xưa  của  chúng  ta  hiểu  rõ 

được tình huống này nên đã không phát triển, để sinh 

mạng  thế  gian  này  của  chúng  ta  được  kéo  dài  thêm 

vài  năm  chứ  không  phải  không  hiểu  khoa  học  kỹ 

thuật. Đó là nói quan hệ giữa người và đại tự nhiên. 

Ở trong Phật kinh nói quan hệ rất mật thiết của 

y  báo  cùng  chánh  báo  sâu  hơn  một  tầng  nữa.  Nhà 

Nho nói được ít, Phật pháp nói được nhiều. Quan hệ 

của con người và vũ trụ, nhà Phật nói tận hư không 

khắp pháp giới trong đại vũ trụ, người thông thường 

gọi là thiên địa quỷ thần, trong Phật pháp gọi sáu cõi, 

gọi  mười  pháp  giới,  gọi  là  mười  phương  tất  cả  cõi 

nước chư Phật, có quan hệ gì với chúng ta? Đều phải 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, sau đó chúng ta 

chính mình mới biết sinh hoạt như thế nào? Làm thế 

nào để làm người? Làm thế nào để làm thánh hiền? 

Thánh hiền nhân trong Phật pháp chính là Phật 

Bồ Tát. Phật là thánh nhân, Bồ Tát là hiền nhân. Trải 

qua đời sống của thánh hiền, trải qua đời sống trí tuệ 

thánh minh, vậy chúng ta nhiều hạnh phúc, nhiều mỹ 

mãn. Đó  là Phật  giáo dục chúng ta. Vậy  mới có thể 

giải quyết được vấn đề của thế kỷ 21, quốc gia khác 

nhau,  chủng  tộc  khác  nhau,  văn  hoá  khác  nhau,  tôn 

giáo tín ngưỡng khác nhau, làm thế nào cùng ở trên 

cái địa cầu này một cách hòa thuận, hợp tác lẫn nhau, 

cùng đồng phồn vinh trên cái địa cầu này, cùng đồng 

đến tạo phước cho xã hội, việc này phải dựa vào giáo 

dục. Cho nên hiện tại chúng ta đối mặt với tình huống 

của  xã  hội  hiện  thực,  chúng  ta  triển  khai  kinh  điển 

của Phật có cảm khái vô hạn. 

Thế nhưng hiện tại có nguy cơ hay không? Có 

nguy cơ! Nguy cơ là đích thực. Nguy cơ gì? Có được 

cái thứ tốt như vậy, có thể giải quyết tất cả vấn đề của 

chúng  sanh,  có  điển  tích  đó  nhưng  không  có  người 

nhận  biết,  không  có  người  tuyên  dương.  Trái  lại 

khiến  cho  đại  chúng  xã  hội  sanh  ra  rất  nhiều  hiểu 

lầm,  Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo.  Biến  thành  tôn 

giáo có cái gì không tốt? Tôn giáo cùng tôn giáo có 

sự bài trừ lẫn nhau. Cho nên Phật giáo không phải là 

tôn giáo, Phật giáo là giải quyết tất cả vấn đề học vấn, 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





bạn đem nó xem thành học thuật cũng được. Thuật là 

phương  pháp,  nó  có  lý  luận,  có  phương  pháp,  đích 

thực là giúp chúng ta giải quyết vấn đề cá nhân, vấn 

đề trong sự nghiệp, vấn đề của quốc gia, vấn đề của 

thế  giới, bạn  nói  xem  đó  là  học  thuật  hiện  thực  đến 

như vậy. 

Đầu  năm  dân  quốc  ở  Trung  Quốc,  Đại  sư  Âu 

Dương Cảnh Vô là học trò của Dương Nhân Sơn, ông 

từng  có  một  lần  diễn  giảng,  đề  giảng  là:  “Phật  giáo 

không  phải  là  tôn  giáo,  không  phải  triết  học,  mà  là 

thứ mà người đời nay cần đến”. 

Từ  trên  đề  giảng  này  chúng  ta  thể  hội  được, 

ông thật đã nhận biết rồi, ông thật đã tỉnh ngộ ra. Tuy 

là ông phát đại tâm làm giáo dục, bồi dưỡng nhân tài 

hoằng  pháp  kế  tục  huệ  mạng  Phật,  thế  nhưng  ông 

sanh  vào  một  thời  đại  biến  loạn,  ông  thành  lập  một 

Phật Học Viện ở Nam Kinh nhưng chỉ mở được hai 

năm thì  phải  đóng cửa.  Thời gian  mở  cửa Phật  Học 

Viện tuy là ngắn, nhưng đầu năm Dân quốc gần như 

một số đại pháp sư, đại cư sĩ, đều là học tập từ trong 

Phật Học Viện này mà ra. Rất là đáng tiếc thọ mạng 

Phật Học Viện này của ông quá ngắn. Nếu như ông 

có  thể  làm  được  mười  năm,  hai  mươi  năm,  tôi  tin 

tưởng thế giới này của chúng ta ngày nay không đến 

nỗi có nhiều  động loạn đến như vầy, không đến nỗi 

có  nhiều  tai  hại  đến  như  vậy.  Những  đạo  lý  này, 

chúng ta ngay trong lúc giảng giải đã nhiều lần  giải 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thích tỉ mỉ. 

Ở  vào  năm  1970, Thang  Ân  Tỷ,  một  triết  học 

gia nước Anh, ở trong một Hội nghị Quốc tế, ông đã 

có một bài phát biểu, trong đó có nhắc đến việc chân 

thật có thể giải quyết được vấn đề của thế kỷ 21. Ông 

đã  nêu  ra:   “Chỉ  có  học  thuyết  của  Khổng  Mạnh  và 

 Phật pháp Đại thừa mới có thể giải quyết được vấn 

 đề  của  Thế  kỷ  21” .  Tiên  sinh  Âu  Dương  đại  khái  ở 

thời kỳ đầu của thế kỷ 20, khoảng năm 1920 cũng đã 

nói ra điều đó, còn Thang Ân Tỷ thì nói ra vào năm 

1970, cách nhau nửa thế kỷ. Cách nhìn, kiến giải của 

họ  gần  như  hoàn  toàn  giống  nhau,  khẳng  định  Phật 

pháp đại thừa có thể giải quyết vấn đề. Đó là chúng ta 

vì chúng sanh khổ nạn ngay trước mắt, chúng ta phải 

chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  học,  đem  giáo  học  của  Phật  Đà 

mở mang rộng lớn. Vì để tránh một số danh từ thuật 

ngữ  trong  Phật  học,  những  danh  từ  thuật  ngữ  này 

luôn luôn khiến cho rất nhiều người sanh ra hiểu lầm, 

vừa  nghe  được  vừa  thấy  được  liền  sanh  ra  bài  trừ 

không thể tiếp nhận, cho rằng đó là mê tín, đó là tôn 

giáo. Cho nên chúng ta lần này ở nơi đây giảng Kinh 

Vô  Lượng Thọ, giảng “Kinh Hoa Nghiêm”, tổng đề 

mục  của  chúng ta chính  là đôi  liễn  viết  trên cây  cột 

hai bên: “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”.  Tám cái 

chữ này thực tế mà nói chính là toàn thể Phật pháp. 

Nếu bạn hỏi nội dung của Phật pháp là gì? Tám cái 

chữ này đã nói ra hết, một chút cũng không sai, một 

chút cũng không miễn cưỡng. 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





“Sư”  là  cái  gì?  Gương  mẫu,  “Phạm”  là  mô 

phạm. Phật, Bồ Tát dạy bảo chúng ta, cá nhân chúng 

ta  phải  làm  gương  mẫu  cho  tất  cả  mọi  người,  phải 

làm  mô  phạm  cho  tất  cả  mọi  người.  Gia  đình  của 

chúng ta, phải làm ra một gia đình mô phạm cho thế 

gian này, chúng ta từ ngay trong nghề nghiệp, phải ở 

trong  đồng  nghiệp  trên  toàn    thế  giới  làm  ra  mô 

phạm.  Đó  là  nội  dung  chân  thật  mà  trong  kinh  điển 

Phật đã nói ra, không chỉ là kinh Đại thừa, kinh Tiểu 

thừa  cũng  không  ngoại  lệ,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  áp 

dụng  ngay  trong  đời  sống  hiện  thực  của  chúng  ta, 

chưa bao giờ tách khỏi đời sống của chúng ta. 

Lần  này  chúng  ta  không  bị  hạn  chế  bởi  thời 

gian, chúng ta có thể chọn lấy giảng dài giảng tỉ mỉ. 

Nếu như  không tỉ mỉ  mà nói  rõ, sợ  mọi  người nghe 

rồi  vẫn  cứ  không  thể  chuyển  được  quan  niệm.  Nếu 

như chúng ta vẫn cứ đem nó xem thành tôn giáo, đem 

Phật Bồ Tát xem thành thánh minh, thì chúng ta hoàn 

toàn sai lầm.  “Phật, Bồ Tát, A La Hán” , những danh 

từ  này  ở  trong  giáo  dục  Phật  giáo,  nghiêm  khắc  mà 

nói nó là danh xưng của học vị, chúng ta phải rõ ràng 

hoạt  động  của  Phật  giáo.  Nếu  như  dùng  lời  nói  của 

ngày nay để nói, Phật giáo chính là người làm công 

tác giáo dục xã hội, Thích Ca Mâu Ni Phật chính là 

một cái thân phận như vậy, là một nhân vật như vậy, 

hoàn toàn tận nghĩa vụ, chân thật hiển thị ra, làm ra 

tấm  gương  để  cho  chúng  ta  xem   “Không  tranh  với 

 người, không mong ở đời” , ngay trong một đời toàn 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm toàn lực từ trong công tác giáo dục xã hội, đó là 

chỗ  vĩ  đại  của  Ngài,  là  chỗ  khiến  cho  người  sau 

chúng ta ngưỡng mộ. Ngài có trí tuệ vô tận, đức năng 

vô tận, tại vì sao Ngài phải từ nơi công việc giáo dục? 

Việc này nói  rõ giáo  dục không chỉ  là nền tảng xây 

dựng quốc gia, mà là nền tảng xây dựng cho toàn  thế 

giới. Ngài từ nơi công việc này, không chỉ là nền tảng 

xây dựng thế giới, thực tế mà nói là kiến thiết cơ bản 

nhất cho tận hư không khắp pháp giới. Chư Phật Bồ 

Tát  rất  cừ  khôi,  các  Ngài  đều  là  làm  công  việc  này 

(người hiện tại chúng ta gọi là hy sinh phụng hiến) vì 

tận hư không khắp pháp giới tất cả chúng sanh mà tạo 

phước, như trên Kinh Vô Lượng Thọ đã nói  “Huệ dĩ 

 chân thật chi lợi” . 

Ngày nay chúng ta đọc phẩm kinh văn này, chí 

ít phải có cái nhận thức này, có cái nhận biết này, sau 

đó  khải  phát  đạo  tâm  của  chính  mình.  Ở  trên  kinh 

Phật  nói: “Phát  Bồ  Đề  Tâm” ,  lập  đại  chí  nguyện, 

chúng ta phải học Phật, chúng ta phải  học Bồ Tát. 

Nhất là các đồng tu xuất gia, có lẽ khi bạn xuất 

gia  là  mơ  mơ  hồ  hồ  mà  xuất  gia,  bạn  tuyệt  nhiên 

không có làm cho rõ ràng, bạn tuyệt nhiên chưa nhận 

biết thì là mơ mơ hồ hồ mà xuất gia. Khi xuất gia rồi, 

hiện  tại  đã  rõ  ràng,  đã  rõ  ràng  thì  hỏi  bạn,  bạn  có 

bằng  lòng  phát  nguyện  có  bằng  lòng  phát  tâm  hay 

không? Làm một người làm công tác giáo dục xã hội, 

hoàn toàn tận nghĩa vụ không cầu bất cứ báo đáp nào, 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





bạn có bằng lòng làm như vậy hay không? Nếu bạn 

không bằng lòng làm như vậy, thì bạn hoàn tục vẫn 

tốt. Còn bạn bằng lòng làm như vậy, vậy rất tốt, rất 

khó  được,  việc  xuất  gia  của  bạn  được  xem  là  đã 

tường tận, đã thấu hiểu mà xuất gia, không phải hồ đồ 

mà xuất gia. 

Chúng ta phải thật làm, quyết định xả bỏ danh 

vọng lợi dưỡng, quyết không ham muốn năm dục sáu 

trần,  chúng  ta  bằng  lòng  trải  qua  đời  sống  với  mức 

thấp nhất. Lời nói này hiện tại tuy là nói như vậy, thế 

nhưng đời sống của người xuất gia ngày nay là ở trên 

mức thông thường, không phải là mức thấp nhất. Bạn 

xem thấy buổi tối các vị ở nơi đây niệm Phật, tối nay 

lại có 36 giờ niệm Phật, bên ngoài Niệm Phật Đường 

bày ra những đồ cúng dường rất phong phú, đồ ăn, đồ 

uống,  đồ  bổ  dưỡng  đáng  có  đều  có,  nên  hoàn  toàn 

không  phải  là  mức  thấp  nhất  mà  là  mức  cao.  Thế 

nhưng  bạn  phải  ghi  nhớ,  quyết  định  không  thể  khởi 

lòng tham. Tại vì sao? Phật dạy chúng ta trải qua đời 

sống ở mức thấp nhất? Phải đoạn san tham, dụng ý ở 

ngay chỗ này. Thành tựu Giới - Định - Huệ của bạn, 

bạn  chân  thật  thành  tựu  được  Giới  -  Định  -  Huệ  thì 

bạn liền được đại tự tại, ở thuận cảnh không có lòng 

tham ái, ở nghịch cảnh không có lòng sân hận, chân 

thật  làm  đến  được  như  trên  Kinh  Kim  Cang  đã  nói, 

đó là một tiêu chuẩn tuyệt đối. Chúng ta phải nên nỗ 

lực hướng đến cái tiêu chuẩn này mà hướng đến  “Vô 

 ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 thọ giả tướng”  40.    Nếu như đạt đến cái tiêu chuẩn này, 

bạn liền siêu việt mười pháp giới. Vì sao vậy? Trong 

mười  pháp  giới  bốn  tướng  đều  đầy  đủ,  lìa  khỏi  bốn 

tướng  thì  mười  pháp  giới  cũng  không  còn,  bạn  liền 

khế nhập pháp giới nhất chân. 

Thế  Giới  Cực  Lạc  mà  trong  bổn  kinh  này  đã 

nói cũng như trong “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói là thế 

giới Hoa Tạng. Thực tế mà nói Hoa Tạng cùng Cực 

Lạc là một không phải là hai, Cực Lạc là khu vực tinh 

hoa  của  Hoa  Tạng,  giống  như  con  đường  “Ochard” 

của Singapore chúng ta, khu vực đẹp nhất của trung 

tâm thành phố đó là Thế Giới Cực Lạc, không hề rời 

khỏi Hoa Tạng. 

Hôm  nay  chúng  ta  xem  như  đã  hiểu  rõ  ràng, 

hiểu tường tận, biết được thân phận của chính mình, 

biết  được  sứ  mạng  của  chính  mình,  biết  được  chính 

mình tại vì sao đến cái thế gian này, đến để làm cái 

gì?  Việc  này  tương  đối  không  dễ  dàng.  Khi  làm  rõ 

ràng  rồi,  bạn  được  xem  là  một  người  thông  suốt, 

không phải là người hồ đồ. Chúng ta muốn làm cho 

rõ ràng, làm cho tường tận, nhất định phải thâm nhập 

kinh tạng. Nhận biết của chúng ta ngày nay mới xem 

là một mở đầu, không đủ độ sâu. Vì sao vậy? Trí tuệ 

chưa  khai,  không  có  phương  tiện  khéo  léo,  ngày 

tháng vẫn là trải qua rất khổ cực. Nếu như trí tuệ của 

bạn khai mở, bạn có được phương tiện khéo léo, đời 

sống của bạn sẽ trải qua được rất tự tại, rất an vui, rất 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





mỹ  mãn,  không  luận  bạn  trải  qua  đời  sống  như  thế 

nào, không luận bạn từ nơi một nghề nghiệp nào, một 

loại công việc nào, bạn nhất định là tự tại an vui. Vì 

sao vậy? Giác ngộ rồi! 

Cho  nên  Phật  pháp  nói  “Phá  mê  khai  ngộ,  lìa 

khổ được vui”. Lời nói này rất chính xác, khổ từ đâu 

mà đến? Từ mê mà ra, mê rồi thì có khổ, vui từ nơi 

đâu mà đến? Vui từ giác ngộ mà có. Đời sống trước 

mắt  chúng  ta,  hoặc  giả  là  bần  tiện,  hoặc  giả  là  phú 

quý, việc này đều không can hệ, người bần tiện có tự 

tại  an  vui,  người  phú  quý  cũng  có  tự  tại  an  vui.  Từ 

trên  tự  tại  an  vui  mà  nói  thì  bần  tiện  cùng  phú  quý 

không  có  can  thiệp,  không  quan  hệ,  then  chốt  ở  mê 

ngộ. 


****** 

 











226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 050) 

Cho  nên  kinh  điển  không  thể  sơ  sài  qua  loa, 

phải  rất tỉ  mỉ  đọc  tụng mà thể ngộ chúng ta mới  có 

thể có được thọ dụng chân thật. 

Thực tế mà nói câu  “Chư Phật vô lượng công 

 đức trí tuệ thánh minh”  còn có một tầng ý nghĩa rất 

sâu. Đó là cái gì? Là trong tự tánh chúng ta vốn sẵn 

đầy đủ. Việc này Thế Tôn ở trong kinh đại thừa mới 

có nói, còn trong kinh tiểu thừa thì Phật không có nói 

qua.  Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Phẩm  “Xuất  Hiện” 

nói được rất rõ ràng:  “Tất cả chúng sanh đều có đức 

 tướng, trí tuệ của Như Lai”.  

“Vô  lượng  công  đức”  là  đức  tướng,  “Trí  tuệ 

thánh minh” là trí tuệ. Tất cả chúng sanh tự tánh vốn 

sẵn đầy đủ. Tại  vì sao chúng ta bỏ mất  đi  trí tuệ và 

công đức vô lượng của chính mình? Xin nói với các 

vị, nói “mất đi” không phải chân thật đã mất, tự tánh 

vốn sẵn có thì làm sao mất đi được, quyết định không 

thể mất đi, mà hiện tại trí tuệ công đức của chúng ta 

không  khởi  được  tác  dụng.  Không  khởi  tác  dụng  là 

do có chướng ngại, tuyệt nhiên không phải mất đi mà 

là bạn có chướng ngại nên ngăn nó không khởi được 

tác dụng. Đó là Phật nói cho chúng ta nghe. Chỉ cần 

bạn  đem  chướng  ngại  trừ  bỏ  đi  thì  trí  tuệ  đức  năng 

của bạn liền lại hiện tiền, thì không hề khác biệt cùng 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





mười phương tất cả Chư Phật Như Lai. 

 Rốt cuộc là chướng ngại gì? 

Phật  vì  chúng  ta  nói  thẳng  một  lời,  là  vọng 

tưởng, chấp trước,  “Chỉ bởi vọng tưởng, chấp trước 

 mà không được chứng đắc”.  Phật nói ra cho chúng ta 

nghe  rồi,  thì  chúng  ta  phải  làm  sao  đây?  Phải  đem 

vọng tưởng xả bỏ, tức là đem chướng ngại trừ bỏ, bản 

năng của tự tánh chúng ta liền hồi phục. Phật chỉ nói 

cái  vọng  tưởng  chấp  trước,  nhưng  trong  đó  còn  có 

một cái  phân biệt, vậy liệu có phải Phật  nói sót hay 

không?  Không  phải!  Phân  biệt  có  thể  bao  gồm  ở 

trong chấp trước, cũng có thể bao gồm ở trong vọng 

tưởng, cũng có thể đem nó tỉnh lược đi, chúng ta lại 

nói phân biệt, cái ý này thì rất là rõ ràng, rất là đầy 

đủ. 

Do  đây  có  thể  biết  ba  loại  chướng  ngại  này 

trong Phật pháp gọi là phiền não. Chấp trước là Kiến 

tư  phiền  não,  Phân  biệt  là  Trần  sa  phiền  não,  Vọng 

tưởng là Căn bản vô minh, cũng gọi là Vô minh phiền 

não.  Đối  với  ba  loại  phiền  não  này,  Kiến  tư  phiền 

não, Trần sa phiền não, Vô minh phiền não, Phật dạy 

chúng ta cái gì? 

 Đoạn phiền não mà thôi. 

Sự  việc này  chúng ta phải  thật  làm  mới được, 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải  làm  từ  chỗ  nào?  Từ  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, từ ngay trong công việc đối nhân xử thế 

tiếp  vật,  chân  thật  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước xả bỏ. 

 Xả bỏ là gì? 

Xả bỏ các vị phải ghi nhớ, không phải là xả bỏ 

trên sự, trên sự mà xả bỏ, thì những việc của tôi cũng 

đều buông bỏ, đều không làm nữa, vậy thì phải làm 

sao đây? Bạn ngày ngày trải qua đời sống mặc áo ăn 

cơm, nhưng “tôi cũng không mặc áo, không ăn cơm”, 

vậy thì bạn hoàn toàn hiểu sai đi ý nghĩa của Phật,vạn 

nhất không nên hiểu lầm như vậy, tôi thảy đều buông 

bỏ,  buông  bỏ  thì  chết  thôi,  chết  rồi  thì  chẳng  phải 

buông bỏ hết rồi sao? Kỳ thật sai rồi! Chết  rồi cũng 

vẫn chưa hết. 

Trên  “Kinh  Địa  Tạng”  nói  với  chúng  ta,  chết 

rồi sau 49 ngày họ lại phải đi đầu thai, chưa có buông 

bỏ, còn nếu họ thật buông bỏ thì họ sẽ không đến đầu 

thai. Họ còn đến luân chuyển đầu thai trong sáu cõi 

thì có thể thấy được họ chưa buông bỏ, chết rồi cũng 

chưa  buông  bỏ  được.  Việc  này  chúng  ta  nhất  định 

phải làm cho rõ ràng. Cho nên chết rồi thì thật là khó 

khăn, chân thật là không thể hết. 

Phật  muốn  độ  chúng  ta,  cái  hơi  thở  này  của 

chúng ta chưa dứt, thì  còn cứu được, cái  hơi thở đó 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





dứt rồi, thì hết cứu, Phật Bồ Tát cũng không thể nào 

giúp  được.  Cho  nên  nhất  định  bạn  phải  chăm  chỉ, 

phải nỗ lực. Do đó có thể thấy buông bỏ không phải 

là buông bỏ trên sự, mà là buông bỏ ở nơi tâm, buông 

bỏ trên tâm lý. Trên sự chẳng phải trên tiêu đề đã viết 

rất  rõ  rồi  sao,  phải  làm  tấm  gương  tốt  cho  tất  cả 

chúng sanh, làm ra kiểu dáng bạn phải làm được càng 

tốt  càng  viên  mãn,  làm  ra  gương  mẫu  để  cho  người 

khác xem, đây gọi là giáo hóa chúng sanh. 

 Buông bỏ là gì? 

Tuy là làm ra tấm gương tốt nhất, nhưng trong 

lòng  trong  sạch  không  nhiễm  một  trần,  đó  gọi  là 

buông bỏ. Buông bỏ là chỉ sự việc như vậy, vạn nhất 

không nên hiểu lầm, cho nên có rất nhiều người nghe 

giảng  hiểu  sai  đi  ý  nghĩa,  nhưng  đó  chỉ  là  thiểu  số 

không phải đa số, đa số thì phiền phức sẽ lớn, có một 

hai người như vậy, công việc của họ làm không làm 

nữa, tiền tài trong nhà đều bố thí đều buông bỏ, sau 

đó viết thư nói với tôi, họ không có cơm để ăn phải 

làm sao? Đó là hoàn toàn hiểu sai đi ý nghĩa. 

Vào thời xưa cũng có một  người như vậy làm 

ra một tấm gương, thế nhưng bạn phải tỉ mỉ mà quan 

sát họ, họ còn ăn cơm thì cái việc này vẫn còn. Cư sĩ 

Bàng  Uẩn  triều  nhà  Đường,  ông  làm  ra  tấm  gương 

cho chúng ta xem, dụng ý đó rất sâu, chúng ta cũng 

rất dễ dàng hiểu sai ông, ông là một người tương đối 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là giàu có, học Phật khai ngộ, ở trong tông môn gọi là 

“Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Sau khi 

ngộ  rồi,  ông  đem  gia  sản  của  ông  bán  hết,  tiền  của 

chất lên một chiếc thuyền, bơi thuyền đến giữa dòng 

sông,  đục  một  cái  lỗ  nhận  chìm  nó,  buông  bỏ  hết, 

thảy đều xả hết. Có người hỏi ông: 

-  Bàng  cư  sĩ  những  tài  vật  này  ông  đã  không 

cần nữa, tại vì sao ông không đem nó đi làm những 

việc  từ  thiện,  cứu  tế  chúng  sanh  bần  khổ  trong  xã 

hội? 

Thực tế mà nói, hành động đó của ông chính là 

bảo với người một câu nói, đáp án của ông là  “Việc 

 tốt không bằng không việc gì” . Ý nghĩa của câu nói 

này rất sâu, mỗi một người đều vô sự thì thiên hạ thái 

bình.Vô  sự  tuyệt  nhiên  không  phải  bảo  bạn  không 

làm việc mà là không nên đi phan duyên, tùy duyên 

thì tốt. Đời sống của ông không vấn đề. Ông biết đan 

dép cỏ, mỗi ngày đi bán dép cỏ, đổi chút ít tiền mua 

gạo mua rau, đời sống trải qua được rất tự tại, trải qua 

được rất an vui. Ông không cần tiền, không cần phải 

tích chứa, không cần phải suy nghĩ cho ngày mai. Vì 

sao  vậy?  Vì  ông  có  thể  tự  tại  vãng  sanh.  Bạn  xem 

trong  “Truyện  ký”  này  người  cả  nhà  ông  đều  rất  tự 

tại. Có một hôm ông ngồi trong nhà tĩnh tọa, nói với 

con gái của ông: 

- Ra bên ngoài xem bây giờ là lúc nào rồi? 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Vào thời xưa không có đồng hồ, xem mặt trời 

đến lúc nào rồi. Cô con gái ông biết được ông muốn 

vãng  sanh  chạy  ra  xem  thử  thời  gian  đến  chưa,  con 

gái ông ra ngoài lớn tiếng nói với ông: 

- Thời gian vẫn chưa đến. 

Rồi  cô  con  gái  ông  đứng  ngoài  đó  vãng  sanh 

luôn.Kết quả ông già ra ngoài xem: 

-  Ây  da!  Con  gái  này,  vốn  dĩ  muốn  con  gái  lo 

hậu sự cho ta, rốt cuộc ta còn phải lo hậu sự cho nó, 

nó còn lợi hại hơn ta. 

Bạn  thử  nghĩ  xem  sanh  tử  tự  tại,  đi  được  đẹp 

đến như vậy, vậy thì ông còn chuẩn bị cho ngày mai 

để làm cái gì, không cần thiết. 

Chỉ có ở trong Phật pháp tu học, bạn mới có thể 

đến được loại công phu này, đó là triệt để thấu hiểu 

chân  tướng  đối  với  vũ  trụ  nhân  sanh.  Cho  nên  khế 

nhập vào cảnh giới đó có thân hay không vậy? Không 

có! Vô ngã tướng! Bạn không có thân thì mới có thể 

hiện ra tất cả thân, nhà Phật gọi là  “Sanh tử tự tại” . 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói tám cái tự tại, nói 

mười  cái  tự  tại,  họ  có  thể  chứng  được,  thì  chúng  ta 

cũng  có  thể  chứng  được.  Ngày  nay  chúng  ta  không 

cách gì chứng được chính là bởi vì không buông bỏ 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sự việc dính mắc ở 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  lòng  quá  nhiều,  đó  là  chướng  ngại  lớn  của 

phàm phu. Lúc nào bạn buông bỏ thì ngay lúc đó liền 

thành  Phật.  Làm  Phật  thực  tế  mà  nói  không  khó, 

chúng  sanh  cùng  Phật  khác  biệt  ở  một  niệm,  một 

niệm giác chính là Phật, một niệm mê chính là chúng 

sanh. 

Người niệm Phật thường nói:  “Một niệm tương 

 ưng một niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm 

 Phật”.   Khi  chúng  ta  thường  ngày  dụng  công,  một 

niệm  tương  ưng  thường  có,  thế  nhưng  niệm  niệm 

tương ưng thì khó, thì không dễ dàng. Nếu như chúng 

ta  có  thể  giữ  gìn  mỗi  ngày  có  một  niệm  tương  ưng, 

bạn không nên cho rằng thời gian của một niệm này 

quá ngắn, một ngày chỉ một lần như vậy thì quá ngắn, 

rất  là  hy  hữu,  rất  là  đáng  quý,  bạn  có  một  niệm  thì 

bạn sẽ có hai niệm, có hai niệm thì sẽ có ba niệm, cho 

nên đây là cảnh giới tốt, rất khó được. 

Năm xưa tôi ở nơi đây khuyên mọi người niệm 

Phật, có rất nhiều đồng tu làm việc rất bận rộn, không 

có thời gian tu thời khóa sớm tối, tôi khuyên họ dùng 

cách  “mười  niệm”.  Cách  mười  niệm  của  tôi  không 

giống như Pháp sư Quán Đảnh, Pháp sư Quán Đảnh 

là  mười  hơi  thở,  một  hơi  thở  tính  là  một  niệm,  một 

hơi không bắt buộc bao nhiêu tiếng. Pháp mười niệm 

của tôi chính là mười câu A Di Đà Phật, nếu như bạn 

niệm bốn chữ “A Di Đà Phật. A Di Đà Phật…”, niệm 

ra  mười  câu,  đại  khái  một  phút  thì  được  rồi.  Tuy  là 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thời gian ngắn như vậy, chỉ có mười câu, phù hợp tiêu 

chuẩn  trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói   “Một  lòng 

 xưng  niệm”,“Một  lòng  chuyên  niệm”.  Trong  mười 

câu  Phật  hiệu  này  là  bạn  một  lòng  niệm,  quyết  định 

không  có  vọng  niệm  xen  tạp  ở  trong.  Chân  thật  làm 

được   “Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián 

 đoạn” , hoàn toàn phù hợp với Bồ Tát Đại Thế Chí dạy 

cho chúng ta  “Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục” , 

đó  là  công  đức  chân  thật.  Cho  nên  không  nên  xem 

thấy thời gian quá ngắn, mà đây là công đức chân thật. 

Một  ngày  có  được  một  niệm  tương  ưng  như  vậy, 

đương nhiên số lần niệm càng nhiều càng tốt, cho nên 

chúng ta liền nghĩ đến một ngày phải nên niệm 9 lần, 

9 lần niệm thế nào vậy? Khi sáng sớm thức dậy, niệm 

một  lần  làm  thành  khóa  sớm,  thời  gian  một  phút  thì 

được  rồi,  có  tượng  Phật  thì  đối  mặt  với  tượng  Phật, 

không có tượng Phật thì hướng về phía Tây. Một ngày 

ăn cơm ba bữa, trước khi ăn cơm chắp tay niệm mười 

câu A Di Đà Phật, cho nên chúng ta không niệm chú 

cúng dường, chúng ta chắp tay niệm mười danh hiệu 

A Di Đà Phật, một lòng xưng niệm, vậy thì chính là ba 

lần rồi. Buổi sáng bạn đi làm việc, trước khi làm việc 

niệm  qua  một  lần,  làm  việc  xong  rồi  niệm  một  lần, 

buổi  chiều  cũng  vậy,  vậy  là  buổi  sáng  buổi  chiều  là 

bốn lần. Buổi tối trước khi đi ngủ niệm một lần. Tổng 

cộng 9 lần, 9 lần này là định khóa của chúng ta, mỗi 

một lần chỉ cần một phút, ngoài ra có thời gian bạn có 

thể  niệm  càng  tốt.Cái  phương  pháp  này  rất  có  hiệu 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quả, lại không chướng ngại bạn làm việc, đích thực là 

tiện lợi đến cùng cực. 

Làm thế nào niệm  được chân thật  có hiệu  quả 

để nắm chắc được phần vãng sanh? Vậy thì phải xem 

bình  thường bạn  công  phu  buông bỏ, nhìn  thấu  như 

thế nào. 

Nhìn thấu là giác ngộ,bạn thông suốt đối với tất 

cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  thông  suốt  chính  là  nhìn 

thấu; Buông bỏ là bạn không còn chấp trước chính là 

buông  bỏ,  bạn  có  thể  chân  thật  làm  đến  được  tùy 

duyên.  Tùy  duyên chính là  buông  bỏ, phan duyên  là 

chấp trước. 

Tùy  duyên  mà  không  phan  duyên,  tuyệt  nhiên 

không  phải  dạy  chúng  ta  đem  công  việc  đáng  phải 

làm  cũng  bỏ  không  làm.  Vậy  thì  sai  rồi.  Tùy  duyên 

chính là tùy thuận cơ duyên, chúng ta phải nên làm. 

Như  gần  đây  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  cùng  những  vị 

đổng sự  của  Cư  Sĩ  Lâm,  hôm  nay  bàn  đến việc  của 

Thôn Di Đà, cũng bàn đến việc của Phật  Học Viện, 

việc  này  có  phải  là  phan  duyên  hay  không?  Không 

phải! Đó  là tùy duyên. Chúng ta bình lặng mà quan 

sát, có được cái cơ hội có thể thành tựu, chúng ta nỗ 

lực  đem  nó  xúc  tiến,  đó  là  tuỳ  duyên,  còn  nếu  như 

xem thấy không có cái cơ hội này, rất là miễn cưỡng 

mà đi làm, chưa chắc có thể làm được thành công, đó 

là  phan  duyên.  Đây  phải  có  trí  tuệ  mới  phân  biệt 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





được.  Còn  như  bạn  không  có  trí  tuệ  quan  sát,  luôn 

luôn cái gì gọi là tuỳ duyên, cái gì gọi là phan duyên, 

thì  bạn  cũng  không  rõ  ràng.  Tùy  duyên  là  một  chút 

miễn cưỡng cũng không có, làm được rất tự tại, rất an 

vui, chân thật làm đến được pháp hỷ sung mãn, là vì 

Phật  pháp  cửu  trụ  thế  gian,  vì  tất  cả  chúng  sanh  có 

nhân duyên được độ, không vì chính mình, còn chính 

mình  tâm  địa  thanh  tịnh  vô  nhiễm  như  Đại  sư  Huệ 

Năng đã nói “Vốn dĩ không một vật”. 

Chính mình đích thực là trụ ở  “Vô ngã tướng, 

 vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

 tướng”.  Vì Phật pháp, vì chúng sanh, như vậy chăm 

chỉ  nỗ  lực  mà  phục  vụ,  đó  chính  là  hai  bên  “không 

có”  đều  không  trụ,  đó  là  tinh  thần  của  Bồ  Tát  đại 

thừa. Đời sống của Bồ Tát, việc làm của Bồ Tát, hai 

bên  đều  không  trụ,  tâm  địa  thanh  tịnh  không  nhiễm 

một  trần, vì Phật pháp vì chúng sanh đang phục vụ, 

chưa từng nghỉ ngơi, không trụ vào không, không vào 

có, hai bên đều không trụ. 

Chỗ  này  không  giống  người  mê  hoặc.  Người 

thế gian mê, người thế gian chấp có, người nhị thừa 

chấp không, Phật nói chấp trước hai bên đều sai lầm. 

Cho  nên  Bồ  Tát  là  trung  đạo,  “Trung  đạo  đệ  nhất 

 nghĩa  đế”  41.  Trung  đạo  chính  là  không  trụ  hai  bên. 

Chúng  ta  từ  trong  phẩm  kinh  văn  này,  đích  thực  có 

được  thể  hội  rất  sâu,  cũng  có  cảm  khái  rất  sâu,  biết 

được hiện tiền chúng ta phải nên đi  làm những việc 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gì.  Nhất  định  phải  tuân  thủ  giáo  huấn  ở  trong  kinh 

điển.  Đặc  biệt  là  hai  đoạn  sau  cùng  “Đức  dụng  vô 

phương”, “Tự lợi đức” cùng “Lợi tha đức”, đó là tổng 

nguyên  tắc  chỉ  đạo  sinh  hoạt  làm  việc  tu  học  của 

chúng  ta.  Chúng  ta  có  thể  tường  tận,  có  thể  y  giáo 

phụng hành, liền có thể gần cùng các vị Đại Bồ Tát 

trong  cái  hội  này,  các  Ngài  được  trí  tuệ  thánh  minh 

công đức Phật, chúng ta tuy là không thể chứng đắc 

viên mãn, cũng có thể có được chút ảnh hưởng, cũng 

dần  dần  tiếp  cận  được  gần  hơn.  Trong   “Bốn  gia 

 hạnh”42  gọi  là  “Noản  vị”,  đó  là  hiện  tiền  chúng  ta 

phải  nên  giác  ngộ,  phải  nỗ  lực,  phải  biết  được  sứ 

mạng của chính mình là rất nặng. 

CHÁNH  KINH:  “Như  thị  đẳng  chư  đại  Bồ  Tát,  vô 

lượng vô biên, nhất thời lai tập.” 

 [Dịch  nghĩa:   Các  đại  Bồ  Tát  như  vậy  vô  lượng  vô 

 biên, cùng lúc nhóm đến. ] 

Đây là xem thấy pháp hội của Kinh Vô Lượng 

Thọ,  Bồ  Tát  đến  tham  dự  pháp  hội  quá  đông  quá 

nhiều. 

Phía  trước  đã  từng  giới  thiệu  qua  với  các  vị, 

thượng  thủ  xếp  vào  16  người  (“thập  lục  chánh  sĩ”). 

16 người này toàn là Bồ Tát tại gia, cho nên từ trong 

phần tựa, chúng ta rất rõ ràng thể hội được, pháp môn 

này là pháp môn phổ độ, pháp môn bình đẳng phổ độ, 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





chúng tại gia nhiều, chúng xuất gia ít. 

Bồ Tát xuất gia, trên kinh chỉ nêu ra cho chúng 

ta có 3 người, còn Bồ Tát tại gia thì nêu ra 16 người. 

Trong 16 vị này thì chỉ có 1 vị “Hiền Hộ Bồ Tát” là ở 

phương  này,  còn  15  vị  kia  là  từ  phương  khác  đến. 

Việc này rất rõ ràng nói với chúng ta rằng chúng ta 

cùng thế giới phương khác có quan hệ mật thiết. Tình 

hình  của  thế  giới  phương  khác,  chúng  ta  không  thể 

không biết. Người hiện tại nói thế giới phương khác 

gọi là ngoài thái không, gọi là người ngoài hành tinh, 

kỳ  thật  chỗ  này  nói  còn  rộng  lớn  hơn  nhiều  so  với 

người ngoài hành tinh. Ngày nay chúng ta có thể thấy 

được người  ngoài  hành tinh, đại khái  là cư  trụ cùng 

đồng một không gian với chúng ta. Không gian khác 

nhau  chúng  ta  không  thể  thấy  được  họ,  họ  cũng 

không thấy được chúng ta. 

Thí  dụ  chúng  ta  cùng quỷ  thần  là  không đồng 

một không gian duy thứ, không như nhau. Tuy là quỷ 

thần cùng ở chung với chúng ta  một  nơi, thế nhưng 

bởi vì không gian duy thứ khác nhau, chúng ta cư trụ 

ở không gian ba độ, họ có thể là ở không gian bốn độ, 

không gian năm độ, thì không thể biết được, nên tuy 

là  cùng  ở  một  nơi,  thế  nhưng  không  gian  duy  thứ 

không  như  nhau,  cũng  không  hề  chướng  ngại  nhau. 

Cũng  giống  như  hiện  tại  chúng  ta  xem  truyền  hình, 

truyền hình có rất nhiều kênh đài đều ở trên một màn 

hình. Kênh đài không giống nhau, đôi bên hỗ trợ lẫn 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhau  không  hề  quấy  nhiễu,  bạn  mở  ở  một  kênh  đài 

nào, thì kênh đài đó liền xuất hiện, đều ở trong một 

cái khung nhỏ đó. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  tình  huống  của  mười 

pháp giới cũng gần giống như vậy, là mười kênh đài, 

hiểu được cái đạo lý này. Người xưa nói Tây Phương 

Tịnh Độ  “Sanh thì quyết định sanh, đi thì thật không 

 đi” . Lời nói này chúng ta vừa nghe lại hồ đồ, cái gì 

sanh thì quyết định sanh, đi thì lại không đi, không đi 

thì  làm  sao  sanh?  Nếu  hiện  tại  bạn  hiểu  được  kênh 

đài  của truyền hình, thì  liền thể hội  được  cái ý này, 

sanh thì quyết định sanh, đi thì có đi không? Vẫn là ở 

trong  một  cái  khung  nhỏ  đó.  Cái  khung  đó  là  gì? 

Pháp giới nhất chân. Mười pháp giới không rời khỏi 

pháp giới nhất chân. 

 Pháp giới nhất chân là như thế nào vậy? 

Hoàn toàn không có duy thứ của thời không, đó 

gọi là pháp giới nhất chân. Do đây có thể biết duy thứ 

của thời không, gọi là ba độ, bốn độ, năm độ, thậm chí 

đến vô hạn độ, từ do đâu mà đến? Từ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước mà ra. Đem pháp giới nhất chân biến 

thành rất nhiều thời không khác nhau. Nếu như đem tất 

cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thảy  đều  buông 

bỏ,  hồi  phục  đến  pháp  giới  nhất  chân,  người  ở  trong 

pháp  giới  nhất  chân,  đối  với  tình  hình  hoạt  động  của 

chúng  sanh  trong  duy  thứ  thời  không  vô  hạn,  họ  thảy 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





đều tường tận, thảy đều thấu hiểu, chúng ta không biết 

được họ, họ lại biết được chúng ta. Cho nên chúng sanh 

có  cảm,  Phật  Bồ  Tát  lập  tức  liền  có  ứng,  cảm  ứng 

tương  thông  không  thể  nghĩ  bàn.  Nguyên  lý  của  cảm 

ứng, phía trước chúng ta đã từng nói qua, ở đây không 

cần  phải  nói  dài  dòng  nữa.  Hiện  tượng  nguyên  lý  cơ 

bản này chính là khoa học gia ngày nay gọi là nguyên 

lý sóng động, hiện tượng sóng động. 

Câu này là nói  rõ mười phương thế giới  trong 

cõi nước chư Phật, những vị đại Bồ Tát này đến tham 

dự  pháp  hội,  số  lượng  này  không  cách  gì  tính  đếm. 

Xem tiếp đại chúng của pháp hội nêu ra phía sau. 

CHÁNH  KINH:  “Hựu  hữu  tỳ-kheo-ni  ngũ  bách 

nhân,  thanh  tín  sĩ  thất  thiên  nhân,  thanh  tín  nữ 

ngũ bách nhân.” 

 [Dịch  nghĩa:  Lại  có  tỳ-kheo-ni  năm  trăm  người, 

 thanh tín sĩ bảy ngàn người, thanh tín nữ năm trăm 

 người. ]  

Thứ nhất: “Hựu hữu Tỳ Kheo Ni ngũ bách nhân” 

[Lại có tỳ-kheo-ni năm trăm người]  

Vào thời xưa nữ chúng xuất gia ít, cho nên số 

người này ít, Tỳ Kheo Ni 500 người. 

Thứ hai: “Thanh Tín sĩ thất thiên nhân” [Thanh tín 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sĩ bảy ngàn người] 

Đây là nam cư sĩ tại gia, có 7.000 người. 

Thứ ba: “Thanh Tín nữ ngũ bách nhân” [Thanh tín 

nữ năm trăm người] 

Nữ cư sĩ tại gia có 500 người. 

Đó là mắt thịt chúng ta có thể xem thấy được. 

Phía  trước  nêu  ra  đại  chúng  dự  hội  Tỳ  Kheo  12.000 

người,  lại  thêm  vào  Tỳ  Kheo  Ni  500  người,  cư  sĩ 

7.000 người, nữ cư sĩ 500 người, tổng cộng lại 20.000 

người.  Mắt  thịt  có  thể  xem  thấy  được  những  đại 

chúng này là 20.000 người. 

Các vị thử nghĩ xem, Thích Ca Mâu Ni Phật ở 

vào  3  ngàn  năm  trước,  cái  pháp  hội  giảng  kinh  này 

thính chúng có 20 ngàn người. Vào lúc đó không có 

máy phóng thanh, Thích Ca Mâu Ni Phật đối diện với 

20  ngàn  người  giảng  kinh  nói  pháp,  dạy  cho  mọi 

người  đều  nghe  được  rất  rõ  ràng,  đều  có  thể  nghe 

được  ý  của  Phật,  đều  có  thể  sanh  đại  hoan  hỉ.  Chỗ 

này cũng rất không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  ngày  nay  không  cần  nói  20  ngàn 

người, giảng đường này của chúng ta sức chứa nhiều 

nhất  cũng  không  vượt  quá  1  ngàn  người,  nếu  như 

không có thiết bị phóng thanh, âm thanh của chúng ta 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





sẽ không đến được phía sau, đại khái chỉ có mấy hàng 

phía trước có thể nghe được, phía sau thì không thể 

nghe  được.  Vậy  nếu  là  20  ngàn  người  thì  chúng  ta 

không có cái năng lực này. Hiện tại là nhờ vào công 

cụ của khoa học, cho nên ở nơi đây chúng ta liền nghĩ 

đến ở trong kinh Phật nói ra: “Phật dùng một âm mà 

 nói pháp, chúng sanh tuỳ loại đều có thể hiểu”.  

Đây  là  nói  rõ  ngôn  ngữ  của  Phật  không  có 

chướng ngại, không chỉ là sự khác biệt của ngôn ngữ 

không  chướng  ngại,  âm  thanh  của  Phật  cũng  không 

chướng  ngại.  “Vô  viễn  phất  cái” ,  cự  ly  có  xa  hơn 

cũng  đều  có  thể  nghe  thấy  được,  cái  âm  này  gọi  là 

diệu âm. Lại xem tiếp một hàng ở phía sau. 

CHÁNH KINH: “Dục giới thiên, Sắc giới thiên, chư 

thiên Phạm chúng, tất cộng đại hội.” 

 [Dịch nghĩa: Trời Dục giới, trời Sắc giới, chư thiên 

 Phạm chúng đều cùng tới trong đại hội. ] 

Thứ nhất: Dục giới thiên [Trời Dục giới] 

Là cõi trời Dục giới, có 6 tầng trời. Gọi là Dục 

giới  vì  ngũ  dục  chưa  đoạn.  Ngũ  dục  là  “Tài,  sắc, 

danh,  thực  thuỳ”,  họ  vẫn  chưa  đoạn.  Thế  nhưng  6 

tầng trời của cõi dục càng hướng lên trên cao thì tham 

ái của ngũ dục càng tan nhạt. 

Chúng ta không thể nói hưởng thụ. Hưởng thụ 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là  trời  càng  cao  thì  cái  hưởng  thụ  đó  phước  báo  sẽ 

càng lớn. Họ có hưởng thụ, nhưng họ không có tham 

ái,  tâm  họ  thanh  tịnh.  Càng  hướng  lên  trên  thì  tâm 

càng  thanh  tịnh,  cũng  chính  là  nói  phân  biệt  chấp 

trước của họ cũng tan nhạt, không phải không có, vẫn 

còn. 

Thứ hai: Sắc giới thiên [Trời Sắc Giới] 

Đến trời Sắc giới, nơi đó đều là ở trong định, ở 

trong thiền định sâu. Định lực khống chế được vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  đè  nó  xuống,  không 

khởi được tác dụng. Đối với 5 dục 6 trần loại ý niệm 

phân biệt chấp trước này không có. Không phải họ đã 

đoạn dứt mà là họ dùng sức định để đè xuống, định 

có thể hàng phục, họ hàng phục được, cho nên đây là 

 tứ thiền của trời sắc giới. 

Các vị nhất định phải nên biết, nghe đến thiền 

thì không nên nghĩ đến cả ngày từ sớm đến tối ngồi 

quay  mặt  vào  vách,  nếu  như  cho  rằng  một  ngày  từ 

sớm  đến  tối  ngồi  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách,  mắt 

nhìn mũi, mũi nhìn tâm, đó gọi là thiền, vậy thì bạn 

hoàn  toàn  sai  lầm.  Cái  thiền  đó  có  dùng  được  vào 

đâu? Cái thiền đó một chút tác dụng cũng không có. 

Chúng ta đọc  “Lục Tổ Đàn Kinh” , Đại sư Huệ 

Năng Ngài có phải là đang ở ngay trong định không? 

Ngài  thật  là  đang  ở  ngay  trong  định,  Ngài  có  ngồi 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





thiền hay không? Không có! Ngài mỗi ngày đều làm 

việc, bận rộn đến không thở ra hơi, đó là đang ở ngay 

trong định.Trong “Đàn Kinh”, giải thích với chúng ta 

ý  nghĩa  của  hai  chữ  thiền  định,  chúng  ta  phải  nên 

hiểu, Ngài nói “Ngoài không dính tướng gọi là thiền, 

 trong  không động  tâm  gọi  là  định” .  Cách  giải  thích 

thiền  định  của  Ngài  là  như  vậy,  chúng  ta  phải  nên 

hiểu. Hai câu nói này của Ngài, thực tế ra mà nói là 

nói  ra  từ  trên  Kinh  Kim  Cang,  Ngài  là  khai  ngộ  từ 

Kinh Kim Cang. 

Trên “Kinh Kim Cang” nói với chúng ta   “Bất 

 thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”  43.  Không  dính  ở 

tướng là thiền, như như bất động là định, có thể thấy 

được  không  chướng  ngại  bạn  sinh  hoạt,  không 

chướng ngại bạn làm việc. 

Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” xem thấy 

53 tham pháp thân đại sĩ, họ có rêu rao tu thiền định 

không? Thiện Tài Đồng Tử đến thăm viếng, đến tìm 

cầu họ, họ ở nơi đâu vậy? Trên kinh nói ở ngoài chợ. 

Ngoài chợ là nơi nào vậy? Nếu dùng lời hiện tại mà 

nói là siêu thị. Vị thiện tri thức này tu thiền định là tu 

ở siêu thị, đi dạo ở nơi đó, đi dạo siêu thị. Người ta là 

thật dụng công phu, dạo siêu thị là bạn xem thấy siêu 

thị lập loè hoa mắt, không dính mắc, dùng lời hiện tại 

của chúng ta mà nói, không bị  mê hoặc đó là thiền, 

trong lòng như như bất động gọi là định. Họ ở nơi đó 

tu thiền định, cách tu thiền định của người là như vậy, 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không phải ngồi xếp bằng quay mặt vào vách. 

Ngày nay chúng ta xem thấy người ta xếp bằng 

quay  mặt  vào  vách,  ở  nơi  đó  vừa  vào  định  thì  một 

tuần  lễ,  một  tháng  cũng  không  xuất  định.  Chúng  ta 

đảnh lễ năm vóc sát đất, con người này rất cừ khôi, 

công phu rất cao. Ngoài ra có người tu thiền định thì 

ngày ngày đi xem kịch, ngày ngày đi khiêu vũ, thì nói 

con người này là phá giới, không hề biết được công 

phu  thiền  định  đó cao  hơn  nhiều  so  với  người  quay 

mặt  vào  vách  đá,  vì  đó  là  hoàn  toàn  cự  tuyệt  ngoại 

duyên,  họ  ở  nơi  đó  không  động  tâm,  còn  nếu  họ  ra 

ngoài đi một vòng, có thể công phu của họ sẽ không 

còn.  Người  chân  thật  tu  hành  ở  ngay  trong  môi 

trường  náo  nhiệt,  mắt  thấy  cũng  không  bị  mê  hoặc, 

tai nghe cũng không bị mê hoặc, sáu căn tiếp xúc đều 

không bị mê hoặc, đó là thật công phu. Chúng ta thấy 

53 tham trên “Kinh Hoa Nghiêm”, những vị đại thiện 

tri  thức  này,  chúng  ta  rất  có  lĩnh  ngộ liền  biết  được 

thiền định là tu bằng cách nào. 

Ở trong Phật pháp chỉ tu tâm thanh tịnh.Chúng 

ta niệm Phật, niệm Phật nhất định phải tu đến  “Nhất 

 tâm  bất  loạn,  tâm  không  điên  đảo” ,  chính  là  thiền 

định.  Tóm  lại  một  câu  mà  nói  Phật  pháp  lấy  thiền 

định làm căn bản, tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi 

một pháp môn đều là tu  thiền định, chỉ là cách thức 

phương  pháp  tu  thiền  định  không  như  nhau,  nhưng 

đều là tu thiền định, chỉ có tu thiền mới có thể khai trí 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





tuệ. 

Cho nên Phật pháp tổng quy nạp lại là “Giới  - 

Định  -  Huệ”  tam  học.  “Giới”  là  như  pháp,  tu  học 

đúng  lý  đúng  pháp  đó  gọi  là  giới.  Tuân  thủ  lời  dạy 

trong  kinh  điển  của  Phật  Bồ  Tát,  dạy  bảo  chúng  ta 

phương  pháp  lý  luận,  đó  gọi  là  “trì  giới”.  Dùng 

những  phương  pháp  này  chúng  ta  mới  có  thể  được 

“định”, được định dùng lời hiện đại mà nói, chúng ta 

mới  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  trong 

lòng chính mình có chủ tể, đó gọi là được định. Sau 

khi được định thì liền khai “trí tuệ”. 

Trong “Kinh Bát Nhã” giảng cho chúng ta nghe 

trí tuệ, có Căn bản trí cùng Hậu đắc trí. Căn bản trí là 

trí  tuệ  chân  thật,  là  thể  của  trí  tuệ.Cái  thể  này  trên 

kinh nói được rất rõ ràng “Bát Nhã Vô Tri”, chỉ có vô 

tri  khởi  tác  dụng  mới  là  “Vô  Sở  Bất  Tri”.  Cho  nên 

các vị muốn cầu trí tuệ chân thật, vậy trí tuệ chân thật 

là gì? Trí tuệ chân thật là vô tri, vĩnh viễn giữ gìn tự 

tánh thanh tịnh giác. Đề kinh này của chúng ta rất hay 

 “Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác”.  Giác là không mê, 

vô tri không phải là mê, vô tri là không mê, mọi thứ 

đều rõ ràng, mọi thứ đều tường tận, nhưng không có 

khởi tâm, không có động niệm. Cảnh giới mà Phật Bồ 

Tát thị hiện ra, chính là như vậy. 

Cho  nên  tất  cả  chúng  sanh  có  nghi  nan  tạp 

chứng thì thỉnh giáo với các Ngài, Phật từ bi khai thị. 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc khai thị của Ngài có phải nghĩ ngợi hay không, 

vấn đề của anh ta phải giải đáp cho anh như thế nào? 

Có suy nghĩ hay không? Không hề có! Nếu như vừa 

rơi  vào  tư  duy,  đó  chính  là  ý  thức,  vậy  thì  mê  rồi. 

Ngài  không  hề  thông  qua  tư  duy,  không  thông  qua 

tưởng tượng, bạn vừa hỏi thì tự nhiên có câu trả lời, 

trả  lời  không  sai  một  chút  nào.  Đó  là  gì?  Đó  gọi  là 

Hậu Đắc Trí. 

Hậu Đắc Trì từ đâu mà có? Từ Căn bản Trí mà 

có ra. Cái ý này các vị tỉ mỉ mà thể hội. 

 Căn bản trí là gì? 

Cho  nên  Căn  bản  Trí  là  Vô  Tri.  Mọi  người 

nghe  nói  chữ  “Vô”  này,  xem  thấy  hai  chữ  “Vô  tri” 

này,  không phải  có  bất  cứ  thứ  gì,  nếu  bạn  thấy  như 

vậy thì sai rồi, hoàn toàn sai lầm. 

 “Vô, Tri” là cái gì? 

“Vô” là họ không có khởi tâm, không có động 

niệm, không có phân biệt, không có chấp trước, nên 

gọi  là  Vô.  Không  là  không  cái  này,  không  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  không  những  thứ  này, 

không khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, đó 

là Vô. 

Cái  “Tri” là họ cái gì  cũng biết, không có thứ 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





nào không biết. Cho nên Vô Tri phải phân ra hai vế 

để  xem,  vô  là  một  ý  nghĩa,  tri  là  một  ý  nghĩa,  họ 

không vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, không khởi 

tâm  động  niệm,  cái  gì  cũng  đều  biết,  đó  gọi  là  Căn 

Bản Trí. 

 Hậu Đắc Trí là gì? 

Hậu đắc trí là Vô Sở Bất Tri. Là bạn hỏi họ thì 

họ giải đáp liền cho bạn, đó chính là khởi tâm động 

niệm. Họ không khởi tâm động niệm, thì họ làm sao 

nói  với  bạn,  tuy  khởi  tâm  động  niệm,  nhưng  không 

chấp trước, không có phân biệt chấp trước. 

Cũng giống như câu trả lời của Đại sư Vĩnh Gia 

với  Lục  tổ,  Vĩnh  Gia  kiến  tánh  rồi,  Lục  tổ  chứng 

minh  cho  Ngài,  sau  khi  chứng  thật  Lục  Tổ  liền  hỏi 

ông một câu: 

- Ông còn có phân biệt không? 

Vĩnh Gia trả lời: 

- Phân biệt cũng không phải là ý. 

Lục Tổ gật đầu: 

- Ông như vậy, ta cũng như vậy. 

Phàm phu chúng ta phân biệt là ý thức, rơi vào 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  ý  thức,  cho  nên  nói  không  có  phân  biệt  chấp 

trước, kỳ thực Ngài vẫn là phân biệt chấp trước, thế 

nhưng hoàn toàn khác nhau với phân biệt chấp trước 

của  phàm  phu  chúng  ta.  Phàm  phu  chúng  ta  thật  có 

phân  biệt  chấp  trước.  Còn  phân  biệt  chấp  trước  đó 

của các Ngài không phải là thật, tuỳ thuận phân biệt 

của  chúng  sanh  mà  phân  biệt,  tuỳ  thuận  chấp  trước 

của  chúng  sanh  mà  chấp  trước,  cho  nên  đó  không 

phải  là  cái  ý  của  chính  các  Ngài,  “Phân  biệt  cũng 

không phải là ý” là cách nói như vậy. Nếu như Ngài 

không tùy thuận phân biệt của chúng ta thì Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  không  cách  gì  giảng  kinh,  Ngài  giảng 

kinh  nhất  định  phải  thuận  theo  phân  biệt  của  chúng 

ta,  thuận  theo  chấp  trước  của  chúng  ta,  Ngài  giảng 

chúng ta mới có thể hiểu. Nếu như  Ngài thật  không 

có phân biệt, không có chấp trước, vậy thì Thích Ca 

Mâu Ni Phật một câu cũng không nói ra. 

Cho  nên  trên  kinh  Đại  thừa  nói  với  chúng  ta, 

Phật  cùng  Phật  gặp  nhau,  khi  Phật  cùng  Phật  gặp 

nhau  không  có  lời  nào,  đó  là  thật  một  chút  cũng 

không sai, đôi  bên đều hiểu  rõ thì  còn có gì  để nói. 

Phật gặp được Bồ Tát thì còn có nói, Bồ Tát vẫn còn 

có chỗ không rõ ràng, cho nên mới nói cho họ nghe. 

Còn Phật Phật đạo đồng, trình độ mọi người đều như 

nhau,  thì  còn  có  gì  để  nói,  không  những  không  nói 

mà ngay đến biểu thị cũng không cần, đó mới là khế 

nhập  vào  cảnh  giới  cứu  cánh  viên  mãn.  Đây  là  nói 

đến Tứ Thiền Sắc Giới. 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Chúng  ta  hiểu  rõ  ý  nghĩa  chân  thật  của  thiền 

định,  cho  nên  người  trời  tứ  thiền  có  sinh  hoạt  hay 

không? Có hoạt động! Tuyệt đối không thể nói người 

trời tứ thiền ngày ngày đang ngồi thiền.Vừa ngồi thì 

ngồi  bao  nhiêu  kiếp,  vậy  thì  một  chút  ý  nghĩa  cũng 

không  có.  Ai  bằng  lòng  đi  đến  trời  tứ  thiền,  trời  tứ 

thiền  có  hoạt  động,  không  chỉ  trời  tứ  thiền  có  hoạt 

động.Người  “Tứ  không  thiên”  cũng  có  hoạt  động. 

Thế  nhưng  trời  tứ  không  thiên  họ  không  có  sắc 

tướng, cho nên trên kinh không nói đến họ, bởi vì họ 

không  có  sắc  tướng  nên  không  nói  đến  họ,  chỉ  nói 

đến dục giới, sắc giới, vô sắc giới không nói, chỉ nói 

đến sắc giới. 

Thứ ba: “Chư thiên Phạm chúng, tất cộng đại hội” 

[Chư thiên Phạm chúng đều cùng tới trong đại hội] 

Đó là tổng kết “tất cộng đại hội”. Đó là chúng 

hội mắt thịt chúng ta có thể nhìn thấy, mắt thịt chúng 

ta  xem  thấy  số  thính  chúng  này  rất  có  hạn,  không 

nhiều, mắt thịt không nhìn thấy mới nhiều. Đạo tràng 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh  nói  pháp,  không 

chỉ là một cái hội “Kinh Vô Lượng Thọ” này, mỗi hội 

đều  vậy,  cho  nên  mới  nói   “Pháp  môn  bình  đẳng, 

 không có cao thấp” . 

Thế  nhưng  những  đại  đức  kết  tập  kinh,  tại  vì 

sao  có  những  kinh  điển  ghi  chép  thính  chúng  rất 

nhiều,  có  những  kinh  điển  ghi  chép  thính  chúng 

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tương đối ít? Các vị phải nên hiểu, đó là ý nghĩa của 

biểu pháp, cũng là vì chúng sanh Mạt pháp của chúng 

ta, căn tánh khác nhau chọn lấy vị đạo của pháp môn 

ở trong đó, có cái ý này ở trong đó. Kỳ thật Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật,  không  luận  là  giảng  kinh  nào,  thính 

chúng đều nhiều đến như vậy, đó là chúng ta có thể 

thể  hội  được.  Ngay  chỗ  này  hiển  thị  thù  thắng  của 

pháp môn này, hiển thị pháp môn không thể nghĩ bàn. 

Do đây có thể biết, giảng đường này của chúng 

ta ngày nay,  mắt  thịt  của chúng ta có thể nhìn thấy, 

một ngàn người như vầy, là hơn một ngàn người, tôi 

nói  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  đó  là  nhờ 

đường  truyền  chuyển  phát  đi  đến  toàn  thế  giới. 

Chúng ta biết được Hoa Kỳ đồng tu bên đó gọi điện 

nói với tôi, hiện tại họ cũng đang xem, nói với chúng 

ta âm thanh nghe được rất rõ ràng, chúng ta biết được 

trên thế giới có rất nhiều khu vực, đồng bộ đang xem 

trên màn hình. Đây là thính chúng mà chúng ta không 

nhìn thấy. 

Thực  tế  mà  nói,  đạo  tràng  của  chúng  ta  có 

chúng quỷ thần hay không? Nhất định có! Lẽ nào mà 

không có chứ? Niệm Phật Đường của chúng ta có trời 

Dục  giới,  trời  Sắc  giới,  “Chư  thiên  phạm  chúng”  ở 

trong  đây  niệm  Phật  hay  không?  Có!  Không  những 

có,  cũng  có  chư  đại  Bồ  Tát  của  mười  phương  đến, 

cũng đang niệm Phật ở Niệm Phật Đường, đạo tràng 

thù thắng. 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





Tại vì sao những Bồ Tát, thiên thần, đại chúng 

này, đến tham dự pháp hội của chúng ta? Chân thành 

chiêu  cảm.  Chúng  ta  đôi  bên  cho  rằng  chúng  ta  là 

phàm phu, nhưng trong mắt của họ xem thấy chúng ta 

là  Bồ  Tát,  ngay  đến  Chư  Thiên  Phạm  Chúng  xem 

thấy chúng ta đều là Bồ Tát. Chỉ cần bạn phát tâm Bồ 

Đề, một lòng chuyên niệm A Di Đà Phật, thì bạn là 

đệ tử Di Đà, bạn tương lai nhất định được sanh Tịnh 

Độ.  Hiện  tại  tuy  là  chưa  đi,  nhưng  Thế  Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  đã  báo  danh  rồi,  đã  có  danh  sách 

rồi,  nhất  định  sẽ  đi,  cho  nên  những  thiên  thần  này 

thấy được rõ ràng tường tận rằng qua mấy ngày nữa 

thì họ phải đi rồi, thì họ làm sao mà không tôn kính 

bạn? Cái pháp hội này của bạn, làm sao họ không đến 

ủng hộ chứ? 

Cho nên Niệm Phật Đường có rất nhiều Bồ Tát, 

hộ pháp, quỷ thần, cũng đều đến tham gia ở nơi đây, 

từ trường không như nhau, chúng ta bước vào nơi đây 

pháp hỉ sung mãn, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến chỗ này. A Di Đà Phật! 

(HẾT TẬP 5)

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chú giải: 



1 “Không môn”: Cửa không. 

2 “Môn dư đại đạo”: Con đường tắt để thành Phật  ngoài tám vạn 

bốn ngàn pháp môn: 

3  “Thiền  duyệt  vi  thực”:  Thức  ăn  là  bằng  sự  hoan  lạc  của  thiền 

định. 

4 “Thiền duyệt”: Hoan hỉ trong thiền định. 

5  “Nhập  Thái  miếu,  mỗi  sự  vấn”:  Khổng  tử  đi  vào  thái  miếu 

(nước Lỗ), gặp mỗi việc đều hỏi kỹ. Có người nói: “Ai bảo con trai 

ấp Trâu (quê hương của Khổng tử) biết lễ? Anh ta đến thái miếu 

mà cái gì cũng không biết, phải hỏi”. Khổng tử nói: “Thế là biết lễ 

vậy”. Ấy chẳng phải là vì không hiểu mà hỏi, ấy chỉ vì  – “Thị lễ 

giả” (ấy là biết lễ vậy). 

6 “Trừng thanh”: Thanh tịnh 

7  “Thuật lại chứ không có sáng tác”: Thuật nhi bất tác. 

8  “Duy  hữu  nhất  thừa  pháp,  vô  nhị  diệc  vô  tam,  trừ  Phật 

phương  tiện  thuyết”:  Chỉ  có  pháp  Nhất  thừa,  không  hai  cũng 

không ba, ngoài ra là Phật phương tiện thuyết. 

9  “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  nhà  Phật, 

không bỏ một ai. 

10 “Nan tín chi pháp”: Pháp khó tin. 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



11 “Nhất chân pháp giới, duy thị tự tâm”: Nhất Chân pháp giới 

chỉ là tự tâm. 

“Tự” là chính mình, chính là chân tâm của chính mình, nhất 

chân pháp giới chính là chân tâm của chính mình 

 Đọc thêm: 

 “Kỳ  trung  Hợp  Tán  sở  vị  ‘pháp  giới  duy  tâm,  danh  Phật 

 Hoa Nghiêm’; thử biểu Nhất Chân pháp giới duy thị tự tâm, vu thử 

 liễu đạt, tức Hoa Nghiêm tam-muội”  (Trong ấy, thuyết “Pháp giới 

duy tâm gọi là Phật Hoa Nghiêm” của sách Hợp Tán biểu thị: Nhất 

Chân pháp giới chỉ là tự tâm. Thấu đạt được điều này thì đó chính 

là Hoa Nghiêm tam-muội). 

Cách giảng này rất hay. Nhất Chân pháp giới, nói thật với 

quý vị, “Chân” là gì? Theo định nghĩa trong giáo pháp Đại Thừa, 

hễ nói tới Chân thì nó là tồn tại vĩnh hằng, bất sanh, bất diệt, vĩnh 

hằng bất biến, đó là Chân. Chúng ta hãy suy nghĩ, vạn sự vạn vật 

trong vũ trụ, thứ  gì là bất  biến? Con người chúng ta, người sống 

trong thế giới này có sanh, lão, bệnh, tử, biến đổi trong từng sát-na. 

Con người già đi, chẳng phải là mười năm sau già hơn mười năm 

trước, chẳng phải vậy, mà là mỗi năm một già hơn! Nếu quý vị xét 

kỹ, mỗi tháng một già hơn, mỗi ngày một già hơn. Nói thật với quý 

vị, mỗi giây một già hơn, giây trước còn trẻ trung, giây sau đã già 

khọm.  Sát-na  chẳng  trụ,  chẳng  ngưng  nghỉ,  luôn  biến  hóa,  đó  là 

giả, chẳng thật. Đức Phật dạy chúng ta đạo lý này, [hễ thứ nào] có 

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện tượng ấy (hiện tượng sanh diệt, biến hóa), quý vị liền biết nó 

là giả, chẳng thật! 

Chúng ta thấy hoa cỏ, cây cối  bên ngoài,  hoa, cỏ, cây cối 

cũng  là  vô  thường.  Hoa  nở,  hoa  tàn,  Xuân  sanh  thành,  Hạ  tăng 

trưởng, mùa Thu lá cây úa vàng, mùa Đông trút lá. Vì thế, nó cũng 

là vô thường, chẳng thật, là giả. 

Lại  nhìn  đến  khoáng  vật,  núi,  sông,  đại  địa  cũng  là  vô 

thường, cũng biến hóa trong từng sát-na; vì thế, biển xanh nương 

dâu! Quý  vị  chú tâm quan sát,  [sẽ thấy] toàn thể vũ trụ đều biến 

hóa. Ban đêm chúng ta  thấy, lúc trời  quang đãng nhìn  lên không 

trung, vô lượng, vô số tinh cầu, bằng mắt thường, chúng ta có thể 

thấy ước chừng hơn sáu ngàn ngôi  sao. Nếu dùng loại viễn vọng 

kính thông thường, ước chừng có thể thấy khoảng mười mấy vạn. 

Viễn vọng kính thiên văn thấy càng nhiều hơn. Những tinh cầu ấy 

có thành, trụ, hoại, không. Quan sát từ viễn vọng kính của đài thiên 

văn, ta thường thấy có những ngôi sao bùng nổ. Sau khi bùng nổ, 

chẳng còn thấy chúng nữa, chẳng còn nữa, đã tiêu mất rồi. Ta cũng 

phát hiện những ngôi sao mới xuất hiện, ở chỗ này vốn chẳng có 

ngôi sao nào, đột nhiên sáng bừng, có ngôi sao mới xuất hiện. Đó 

là  tinh  cầu  có  sanh,  có  diệt.  Thông  thường,  qua  viễn  vọng  kính 

thiên văn, chẳng phải bằng dụng cụ tinh vi, chúng ta đã thấy tinh 

cầu sanh diệt. Vì thế, đức Phật nói thành, trụ, hoại, không, nói thế 

giới  thành,  trụ,  hoại,  không.  Thứ  gì  bất  biến?  Dường  như  trọn 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



chẳng tìm thấy! 

Trên  thân  chúng  ta,  trên  thân  thể,  thật  sự  có  thứ  bất  diệt  như 

vậy,  nếu  đức  Phật  không  dạy  rõ,  chúng  ta  đều  bỏ  sót.  Trong  hội 

Lăng Nghiêm, đức Phật đã nói với vua Ba Tư Nặc, vì vua Ba Tư 

Nặc  hết  sức  đau  đớn,  tuổi  mỗi  năm  một  già  hơn,  già  rồi  sẽ  chết, 

cảm nhận nỗi khổ vô thường. Đức Phật khai thị, hỏi nhà vua:  

-  Bệ  hạ  mấy  tuổi  bèn  thấy  sông  Hằng  và  thấy  nước  sông 

Hằng lần đầu? 

Sông  Hằng  của  Ấn  Độ  giống  như  Trường  Giang  (sông 

Dương Tử) hoặc Hoàng Hà của Trung Quốc, là một con sông rất 

lớn. Vua thưa: 

- Lúc ba tuổi 

Mẹ  dẫn  nhà  vua  đi  qua  sông  Hằng,  biết  đó  là  nước  sông 

Hằng. Đức Phật liền hỏi nhà vua:  

-  Khi  bệ  hạ  mười  ba  tuổi,  già  hơn  lúc  còn  ba  tuổi  phải 

không? 

- Đúng thế! 

- Lúc mười ba tuổi, cái thấy của bệ hạ so với cái thấy lúc ba 

tuổi có biến hóa hay không? 

Vua thưa:  

-  Chẳng  biến  hóa.  Người  già  đi,  nhưng  theo  trẫm  thấy, 

dường như chẳng có hiện tượng lão hóa. 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sau đó, hỏi  vua từng mười năm  một, hai  mươi  ba tuổi so 

với  mười  ba  tuổi,  ba  mươi  ba  tuổi  so  với  hai  mươi  ba  tuổi,  cuối 

cùng hỏi đến sáu mươi hai tuổi; năm đó, nhà vua sáu mươi hai tuổi. 

Sáu mươi hai tuổi đã già rồi. 

- Tuy đã già, tánh Thấy của bệ hạ có già hay không? 

Chẳng già! Nay chúng ta nói là tuổi tác đã cao, mắt đã kém 

rồi, mắt già, hoa mắt  là gì? Đó là công cụ của quý vị  có vấn đề, 

chẳng phải là tánh Thấy có vấn đề! Đeo cặp kính vào, lại thấy rõ 

ràng. Do vậy có thể biết: Cái Thấy và tánh Thấy chẳng liên quan 

với nhau! Đó là [vấn đề nơi] công cụ, công cụ bị lão hóa, đeo mắt 

kính vào liền giống như thuở tuổi trẻ, chữ rất nhỏ vẫn có thể nhìn 

thấy. Đức Phật liền nói:  

- Thân thể của bệ hạ có lão hóa, nhưng tánh Thấy chẳng bị 

lão hóa. 

Mỗi năm một già hơn, nhưng tánh Thấy chẳng bị lão hóa, 

cái chẳng già là thật. Nơi mắt gọi là Thấy, tánh Thấy, nó chẳng có 

sanh diệt,  chẳng có hiện tượng lão hóa; Nơi tai  gọi  là  Nghe, tánh 

Nghe;  Căn  tánh  của  sáu  căn  là  thật,  căn  tánh  của  sáu  căn  là  chân 

tâm,  chẳng  phải  là  vọng  tâm,  nó  có  sự  “Liễu  biệt”,  nhưng  chẳng 

phân biệt. Liễu (了) là hiểu rõ, [liễu biệt là] thấy rất rõ ràng, nghe 

rất rõ ràng, chứng tỏ căn tánh của sáu căn là thật. Sau khi thấy, bèn 

phân biệt, chấp trước, đó là vọng tâm. Vọng tâm thuận theo chân 

tâm, đồng thời khởi tác dụng, nhưng vọng là vọng, chân là chân. 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



Vọng có sanh diệt, chân chẳng có sanh diệt. Đoạn kinh văn ấy nói 

rất dài, vua Ba Tư Nặc nghe hiểu, hết sức hoan hỷ, biết trong cái 

thân sanh diệt này của chính mình vẫn có một thứ bất sanh bất diệt 

tồn tại. Cái chẳng sanh diệt ấy là cái “ta” thật sự, được gọi là Pháp 

Thân. Pháp Thân là căn tánh của sáu căn, Pháp Thân là chân tâm, 

bất sanh, bất diệt, chẳng thường, chẳng đoạn, chẳng đến, chẳng đi. 

Do vậy, ở đây nói là “Nhất Chân pháp giới chỉ là tự tâm”, tâm 

hiện mà! Các tướng được hiện bởi tâm, phải hiểu tướng là giả, và 

cái tâm có thể hiện (năng hiện) ấy là thật, tướng được hiện là giả. 

Chân và vọng tuy hòa hợp, nhưng chân chẳng phải là vọng, vọng 

chẳng phải là chân, nhất định phải hiểu rõ điều này. Kinh Đại Thừa 

lại nói “Chân và vọng chẳng hai” có nghĩa là gì? “Chân và vọng 

chẳng hai” là nói hai thứ đều chẳng tồn tại. “Chân” chẳng phải là 

hiện tượng vật chất, mà cũng không phải là hiện tượng tinh thần, 

lục căn chẳng tiếp xúc được! Có tánh Thấy hay không? Có, khẳng 

định là có! Nếu chẳng có, làm sao nó có thể thấy được? Nó ở chỗ 

nào? Chẳng thấy được! Chuyện này cũng rất khó hiểu, nhưng cũng 

chẳng phải là rất khó hiểu, chúng tôi dùng tỷ dụ thì chư vị có thể 

hiểu được. 

Chúng  tôi  sánh  ví  chân  tâm  với  điện  đang  được  dùng  trong 

hiện tại, mọi người bèn dễ hiểu. Điện là một vật, mà cũng là một 

thứ hiện tượng vật  chất, nhưng trong các vật dụng khác nhau, nó 

khởi  tác  dụng  khác  nhau.  Nơi  Ti  vi,  nó  có  thể  hiện  ra  hình  ảnh, 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giống như ở mắt thì chúng ta có thể thấy; Ở tai  bèn có thể nghe. 

Nơi điện thoại, nó có thể nghe âm thanh, vẫn là một thứ điện. Điện 

chẳng có hai, nhưng ở mỗi loại máy [bèn khởi tác dụng] mỗi khác; 

vật  dụng  khác  nhau,  nó  khởi  tác  dụng  khác  nhau.  Khi  nó  ở  chỗ 

máy lạnh, nó còn tỏa ra gió mát để hưởng thụ. Nơi lò nướng, nó có 

thể nấu nướng này nọ, hâm nóng thức ăn cho ta ăn. Công cụ khác 

nhau, nó sẽ khởi tác dụng không giống nhau. Chúng ta sánh ví điện 

như  chân  tâm,  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  là  những  công  cụ  khác 

nhau. Ở mắt, nó liền sanh ra tác dụng thấy, có thể thấy. Ở tai, nó có 

thể nghe, ở mũi, nó có thể ngửi, ở lưỡi, nó có thể nếm, nơi ý, nó có 

thể biết. Nơi các căn khác nhau, tức lục căn, nó khởi tác dụng khác 

nhau, thật ra, nó là một. Thứ này bất sanh, bất diệt, thứ này là thật. 

Cậy vào giả để tu chân, hễ tu thì phải tu chân tâm, chỉ là tự tâm. 

Liễu đạt điều này bèn gọi là Hoa Nghiêm tam-muội. Quý vị thật sự 

hiểu rõ, thật sự thông đạt chân tướng sự thật này, liền định ở nơi 

ấy.  Tam-muội  là  ở  chỗ  này,  chúng  ta  đã  học  trong  phần  trước, 

“nhất tâm chỉ trụ” (an trụ nơi nhất tâm) là tam-muội. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật dạy người ta “bỏ thức dùng 

căn bèn thành Phật”. Vì sao phàm phu chẳng thành Phật, mà thành 

phàm phu? Họ dùng thức, chẳng biết dụng tâm. “Dụng tâm” là gì? 

Dụng tâm là dùng căn tánh của lục căn, căn tánh là tâm. Tâm và 

thức sai khác ở chỗ nào? Tâm chẳng có vọng tưởng, chẳng có phân 

biệt, chẳng có chấp trước, bất sanh, bất diệt; thức có vọng tưởng, 

có phân biệt, có chấp trước, sanh diệt trong từng sát-na. Dùng căn, 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



chẳng  dùng  thức,  là  ai?  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  trong  giáo  pháp  Đại 

Thừa  thường  nói  là  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”, 

các Ngài thành Phật như thế nào? Các Ngài dùng căn, chẳng dùng 

thức, bèn thành Phật. Các Ngài dùng chân tâm, chẳng dùng vọng 

tâm. Do chúng sanh trong mười pháp giới đều dùng thức, tức là nói 

họ  có  phân  biệt,  có  chấp  trước,  có  khởi  tâm  động  niệm,  lục  đạo 

phàm phu có trọn vẹn những thứ ấy, toàn bộ ba thứ phiền não đều 

có. A La Hán và Bích Chi Phật đã đoạn Kiến Tư phiền não, tức là 

chẳng  chấp  trước.  Do  không  chấp  trước,  nên  đắc  thanh  tịnh  tâm, 

nhưng chưa đạt được bình đẳng, chưa đạt được giác. Tiến cao hơn, 

Bồ Tát,  Phật  đoạn Trần Sa phiền não, cao hơn A  La Hán, nhưng 

các Ngài còn có khởi tâm động niệm; khởi tâm động niệm là Vô 

Minh  phiền  não.  Lại  có  thể  đoạn  trừ  Vô  Minh  phiền  não,  tức  là 

chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  không  chấp 

trước; khi ấy, các Ngài dùng gì? Các Ngài dùng căn tánh của sáu 

căn, chẳng dùng thức, đó là thành Phật, vượt thoát mười pháp giới. 

Các  Ngài  trụ  nơi  đâu?  Các  Ngài  trụ  trong  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm của chư Phật Như Lai, cõi ấy gọi là Nhất Chân pháp giới. 

 (Tịnh Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa  -  Phần 62  -  Chủ giảng:  Lão 

 pháp  sư  Thích  Tịnh  Không  -  Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử 

 Như Hòa -Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong - Tập 123);  

12 “Nhất chân pháp giới, duy thị tự tâm”: Chú thích 11 

13  “Mười  pháp  giới, duy  thị  vọng  tâm”:  Mười  pháp  giới  chỉ  là 

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vọng tâm của chính mình. 

 Xem thêm: 

Một pháp giới là chân thật, mười pháp giới là hư vọng. Chân tâm 

là nhất tâm, trông thấy cảnh giới bên ngoài là Nhất Chân pháp giới. 

Mê mất chân tâm, chân tâm biến thành tâm ý thức, nên [cảnh giới] 

bên ngoài mới được gọi là “mười pháp giới”. Do vậy, mười pháp 

giới  là  cái  được  thấy  bởi  vọng  tâm,  Nhất  Chân  pháp  giới  là  cái 

được thấy bởi chân tâm. Thật ra, pháp giới bên ngoài đâu có một 

hay mười! Chỉ là do tâm của chính quý vị biến hiện! Phật pháp nói 

“duy tâm sở hiện”, cái được hiện là Nhất Chân, “duy thức sở biến”, 

Thức  là  vọng  tâm,  vọng  tâm  dấy  khởi  sự  biến  hóa.    (PS.  Tịnh 

 Không).  

14 “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”: 

 “Nhất thiết chư pháp, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” (hết thảy 

các  pháp  chỉ  do  tâm  hiện,  chỉ  do  thức  biến):  “ Chư  pháp  sở 

 sanh” (các  pháp  được  sanh  ra),  chữ  “chư  pháp”  bao  gồm  cả  hư 

không,  “Duy  tâm  sở  hiện” (chỉ  là  do  tâm  hiện),  Tâm  có  thể  hiện, 

Thức có thể biến. Tánh Thức có thể sanh, có thể biến, nhưng nó bất 

biến (bản tánh bất  biến), hết  thảy vạn pháp đều  do bản tánh biến 

hiện ra. Biết  thế  gian biến huyễn vô thường, hết thảy biến huyễn 

đều  là  duy  thức  sở  biến.  Thức  là  gì?  Là  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước   (Tịnh Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa  -  Phần 62  - 

 Chủ giảng:  Lão  pháp  sư  Thích  Tịnh  Không  -  Chuyển  ngữ:  Bửu 

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



 Quang Tự đệ tử Như Hòa -Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong - 

 Tập 123);  

15 “Nhất chân pháp giới duy thị tự tâm”. 

16  “Toàn  chân  tức  vọng”:  Lúc  mê  lầm  thì  toàn  chân  tức  vọng,  khi 

giác ngộ thì toàn vọng tức chân. 

Giống như vàng ròng làm ra những món đồ trang sức, do vì trẻ 

con (phàm phu) vô trí chỉ thấy xấu đẹp trên mẫu mã mà quên đi tính chất 

quí của vàng, rồi từ đó sanh ra chọn lựa, giả thật chẳng rõ, phát khởi đối 

lập trên nhị nguyên tương đãi. Song, đối với người lớn (Phật, Bồ Tát) thì 

sáng suốt rõ biết những đồ trang sức đó dù đẹp hay xấu cũng chẳng ngoài 

vàng  mà có, thành thử không chấp nê trên mẫu mã. Cho nên hãy ngay 

nơi vọng mà thể nhận chân. Nhưng khi đã rõ được thật tướng toàn chân 

thì chẳng còn thấy có chân, có vọng, vì vốn không một vật. Nếu còn thấy 

có chân thì chẳng phải thật chân vậy. Bởi vì nếu còn thấy thật có chân thì 

vẫn  là  vọng,  vì  chân  hay vọng  gì  cũng  là huyễn  tướng  chẳng  phải  thật 

tướng. Muôn pháp đều nằm trong nhị nguyên tương đãi là hư vọng huyễn 

ảo. Nếu thấy đây là chân kia là vọng tức chẳng thoát khỏi pháp chấp thì 

vẫn chưa đến cứu cánh rốt ráo. Tóm lại, nếu theo tục đế thì thấy có, thấy 

không, thấy chân, thấy vọng; nhưng theo chân đế thì chân hay vọng cũng 

không thể nói có, nói không được. Thấy có chân có vọng là đối với người 

mê  chớ  không  phải  đối  với  người  giác,  chẳng  khác  nào  như  hoa  đốm 

trong hư không chỉ có đối với người bệnh mắt, chớ nó không có đối với 

người  mắt  sáng.  Thành  thử  chân,  vọng  chẳng  qua  là  hai  trạng  thái  của 

nhất tâm mà thôi. 

17 “Mặt mũi vốn có trước khi cha mẹ sanh ra”: Bổn lai diện mục 

262 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



18  “Vô  tận  duyên  khởi” :  Một  trong  Tứ  Duyên  Sanh  (Cũng  gọi 

Pháp giới vô tận duyên khởi, Thập thập vô tận duyên khởi, Thập 

huyền duyên khởi, Vô tận duyên khởi, Nhất thừa duyên khởi), tất 

cả các pháp cùng nhau làm duyên, hay ảnh hưởng không giới hạn 

của  một  vật  trên  mọi  vật  và  của  mọi  vật  trên  một  vật  (theo  một 

pháp  mà  dấy  lên  muôn  pháp,  duyên  muôn  pháp  mà  dấy  lên  một 

pháp hay trùng trùng duyên khởi) -  Từ điển Phật Quang 

19 “Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”: 

Hữu tình (động vật) và vô tình (thực vật, khoáng vật, hiện 

tượng) đều từ trong từ tánh hiện ra, có chung một bản thể sáng suốt 

thanh tịnh, nên nói là đồng thành Phật đạo hay đồng viên chủng trí 

cũng thế. Viên là viên  mãn, đồng viên chủng trí  tức là đồng thời 

thành Phật  (PS. Tịnh Không –Thuyết giảng kinh Địa Tạng) 

“Tình”  là  nhất  thiết  hữu  tình  chúng  sanh  nghĩa  là  tất  cả 

động vật; “Vô tình” là cây cỏ, khoáng chất. Như vậy chư Phật có 

nghĩa là bao gồm tất cả mọi loài Hữu tình và Vô tình.  “đồng”  là 

bình  đẳng,  “viên”  là  viên  mãn,  “chủng  trí”  là  Nhất  Thiết  Chủng 

Trí,  đó  là  sự  chứng  đắc  nơi  quả  địa  Như  Lai.  (Mười  đại  nguyện 

 vương cảu Phổ Hiền Bồ Tát- Chủ giảng: PS. Tịnh Không) 

20 “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”: Chú thích 10 

21 “Thiện tâm nhất xứ trụ bất động”:  

“Trí  Độ  Luận  viết:  “Thiện  tâm  nhất  xứ  trụ  bất  động,  thị 

 danh tam-muội”   (Trí Độ  Luận  giảng:  “Thiện tâm nhất  xứ, trụ bất 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



động, thì gọi là tam-muội”). 

Giải  thích  theo  ý  nghĩa  này  rất  hay.  Trong  những  người 

hiện diện chúng ta, các đồng học chẳng học Phật thì thôi, chứ các 

đồng học học Phật đều chẳng ra ngoài lệ này: Hễ biểu lộ tính tình 

bộp  chộp,  hời  hợt,  tức  là  chẳng  có  Tam  Ma  Địa;  nói  theo  kiểu 

người  Hoa  là  “thiếu  định  lực,  không  có  công  năng  Thiền  Định”. 

Nếu không có thì có liên quan gì đến sự tu hành của chúng ta hay 

không? Quan hệ khá lớn! Không có định lực, bất luận dùng công 

phu  gì,  bất  luận  dùng  pháp  môn  gì,  Phật  pháp  nói  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, cho đến pháp môn Niệm Phật 

phương tiện thù thắng khôn sánh đều chẳng thể thành tựu!Nguyên 

nhân chẳng thể thành tựu là gì? Tâm quý vị tán loạn, vấn đề này 

nghiêm  trọng.  Tâm  tán  loạn  không  chỉ  là  tu  đạo  chẳng  thể  thành 

tựu, mà tu bất cứ điều gì trong thế gian cũng chẳng thể thành tựu, 

nên mới biết [không có định lực] có quan hệ to lớn. ( Tịnh Độ Đại 

 Kinh  Giải  Diễn Nghĩa - Phần 61 -Chủ giảng: Lão pháp sư Thích 

 Tịnh  Không;  Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa;  Giảo 

 duyệt: Huệ Trang và Đức Phong) 

22 “Đầy đủ tổng trì trăm ngàn Tam muội”: Cụ túc tổng trì, bách 

thiên tam muội. 

23 “Làm thế nào hàng phục vọng tưởng”:  “Vân hà hàng phục kỳ 

 tâm”. 

24 “Tâm phải trụ vào nơi đâu?”:  “Vân hà ưng trụ”. 

264 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



25  “Ba  căn  trùm  khắp,  lợi  độn  gồm  thâu”:   “Tam  căn  phổ  bị, 

 phàm thánh tề thâu”. 

26Tâm  bất  tương  ưng  hành  pháp,  gọi  tắt  là  "Bất  tương  ưng 

hành":  Chữ  "Hành  pháp"  là  những  pháp  thuộc  về  "Hành  uẩn". 

Hành uẩn là một trong  năm  uẩn (Sắc,  Thọ, Tưởng, Hành, Thức). 

Chữ "Hành" là sanh diệt dời đổi; chữ "Uẩn" là chứa nhóm. Hành 

uẩn có 2 loại:   

1-   Tương ưng hành uẩn,  tức là các tâm sở (51 món). Chữ "Tương 

ưng" là ưng thuận với Tâm Vương; 

2-   Bất Tương ưng hành uẩn, tức là 24 món "Bất tương ưng hành" 

sau đây; 24 món này không tương ưng với tâm, chúng chỉ y ba 

phần: Tâm Vương, tâm sở và sắc pháp mà giả thành lập. (Tam, 

phần vị sai biệt cố). 

1)  Đắc:  Được,  trái  với  mất.  Thí  như  "Tôi  được  đồng  xu",  cố 

nhiên phải có đồng xu là "sắc pháp", và nhãn thức để thấy, 

ý thức để phân biệt là tâm pháp, cùng với các tâm sở chung 

khởi là tâm sở pháp; phải đủ cả ba phần như thế, mới thành 

nghĩa "được"; 

2)  Mạng  căn:  Thân  mạng.  Do  nghiệp  đời  trước  kéo  dẫn,  làm 

cho thần thức thọ thân, sống trong một thời  gian hoặc lâu 

hay mau, gọi là "mạng căn". 

3)  Chúng  đồng  phận:  Cũng  như  chữ  "đồng  loại".  Các  loại 

chúng  sanh  hoặc  hữu  tình  hay  vô  tình,  loài  nào  đồng  với 

265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



loài nấy. Như loài người đồng với người; loài vật đồng với 

vật. 

4)  Dị sanh tánh: Những loài sanh ra khác với Thánh nhơn, tức 

là  phàm  phu;chỗ  khác  gọi  "Phi  đắc":  Chúng  phàm  phu 

không được Thánh quả. Bởi thế nên gọi "Di sanh tánh" hay 

"phi đắc" đều được cả. 

5)  Vô tưởng định: Định này diệt hết các tâm vương và tâm sở 

của  6  thức  trước.  Song  đây  chỉ  gọi  "Vô  tưởng"  là  vì 

"tưởng" làm chủ động vậy. 

6)  Diệt  tận  định:  Định  này  không  những  diệt  hết  các  tâm 

vương và tâm sở của 6 thức trước, mà diệt luôn cả phần tạp 

nhiễm của tâm vương tâm sở về thức thứ Bảy. 

Vô tưởng định là định của phàm phu; còn Diệt tận định là 

định của Thánh nhơn. 

7)  Vô tưởng báo: Người ở cõi Dục tu Vô tưởng định, sau khi 

mạng chung, đặng báo thân ở cõi trời Vô tưởng; 

8)  Danh  thân:  Tên  hay  danh  từ.  Có  danh  từ  đơn  và  danh  từ 

kép; 

9)  Cú thân: Câu. Do ráp nhiều tiếng thành câu; câu có ngắn và 

dài. 

10)  Văn thân: Chữ. Chữ là chỗ y chỉ của danh từ và câu; 

11)  Sanh: Sanh ra. Nghĩa là từ hồi nào đến giờ không có, nay 

266 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mới có; 

12)  Trụ:  Ở.  Những  vật  đã  sanh  ra  rồi,  còn  lưu  lại  trong  một 

thời gian, chưa diệt; 

13) Lão: Già, suy yếu gần chết; 

14) Vô thường: Không thường, biệt danh của chết. 

15) Lưu chuyển: Xoay vần, nhơn quả trước sau nối nhau không 

dứt; 

16) Định vị: Nhơn quả lành, dữ kkhác nhau, không lộn lạo; 

17) Tương  ưng:  Ưng  thuận  với  nhau.  Như  nhơn  nào  quả  nấy, 

cân xứng với nhau. 

(Hỏi: Cả 24 món, đều gọi là "Bất tương ưng hành" tại sao 

món  thứ  17  này  lại  gọi  là  "Tương  ưng"?_Đáp:  Nói  "Bất 

tương  ưng"  là  để  phân  biệt  24  món  này,  không  phải  là 

tương ưng tâm sở.còn về món thứ 17 này mà gọi là "Tương 

ưng",  là  do  Sắc,  Tâm  và  Tâm  sở  hoà  hợp  mà  nói,  nên 

không đồng với "Tương ưng tâm sở" trước). 

18) Thế tốc: Các pháp hữu vi xoay vần mau lẹ như chong 

chóng; 

19) Thứ đệ: Thứ lớp, trật tự không có lộn lạo; 

20) Thời: Thời gian: quá khứ, hiện tại và vị lai. 

21) Phương: Không gian: Đông, tây, Nam, Bắc, tứ duy, thượng 

hạ; 

267 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



22) Số: Số lượng. Như: một, hai, ba, bốn cho đến trăm, ngàn .. 

23) Hoà hợp tánh: Các duyên hoà hợp không có trái nhau; 

24) Bất  hoà  hợp  tánh:  Những  pháp  chống  trái,  không  hoà  hợp 

với nhau. 

27 “Chân thật chi tế”, “Trụ chân thật huệ”, “Huệ dĩ chân thật 

chi lợi”: 

1-   Chân thật chi tế: Thực tướng các pháp hay chân tướng của vũ 

trụ nhân sanh, 

2-   “Trụ chân thật huệ”,  Phải dùng trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân 

thật từ đâu mà có? Tự tánh vốn có, không ở bên ngoài. Phật Bồ 

Tát trí tuệ chân thật hiển lộ ra, các ngài dùng ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày, dùng ở trong công việc, dùng trong đối nhân 

xử  thế  tiếp  vật,  trí  tuệ  chân  thật.  Trí  tuệ  chân  thật  dùng  chân 

tâm, chân tâm sanh trí tuệ, chân tâm là tâm thanh tịnh, là tâm 

bình  đẳng.  Tâm  thanh  tịnh  là  tiểu  thừa,  tâm  bình  đẳng  là  đại 

thừa.  Thanh  tịnh  không  có  ô  nhiễm,  bình  đẳng  không  có  dao 

động, thanh tịnh bình  đẳng  cũng  chính  là Thiền  định,  tự tánh 

vốn định 

 3-  “Huệ dĩ chân thật chi”: “Huệ” là ban tặng, còn “chân thật chi 

lợi” là cái gì? Vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là chân thật chi 

lợi. Trước khi chưa vãng sanh, tín, nguyện, trì danh là chân thật 

chi  lợi.  Chúng  ta  phải  ghi  nhớ.  (Bửu  Quang  Tự  -  Đệ  tử  Như 

 Hòa) 

268 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





28  “Nhất  thiết  giai  tùng  chân  thật  tâm  trung  tác”:  Tất  cả  đều 

phải từ tâm chân thật mà làm 

29 “Tâm, Phật, Chúng sanh, tam vô sai biệt”: Tâm, Phật, Chúng 

sanh, cả ba vốn không sai khác 

30 “Năng địch Tu Di, năng thâm cự hải ”: Kinh Địa Tạng có dậy 

 rằng; “Mạt thế chúng sinh nghiệp lực thậm đại, năng địch Tu Di, 

 năng thâm cự hải, năng chướng thánh đạo”.  Nghĩa là chúng sanh 

ở đời rốt sau của giáo pháp, sức nghiệp vĩ đại, so sánh có thể cao 

như núi Tu Di, sâu rộng như biển cả, nó thường hay ngăn chặn con 

đường lên quả Thánh… 

31 “Thiên bá ức hoá thân Thích Ca Mâu Ni Phật”: Ngàn, trăm, 

ức (số ức của Ấn Độ thời xưa có ba bậc: 1 vạn, 1 triệu, 10 triệu, mà 

mức trung bình là một triệu) hóa thân. 

32 “Phật chủng tùng duyên khởi”: Hạt giống Phật, Bồ-đề chủng 

tử là hột giống làm Phật, thì phải có pháp nhất thừa mới đủ sức làm 

duyên cho nó phát khởi    

33 “Vô hữu thị xứ”: Không có chuyện này 

34 “Ngũ nhãn” : Là năm thứ mắt, đó là:  

1.  Nhục nhãn: Là con mặt bằng thịt, của người phàm tục, chỉ thấy 

những vật có hình tướng, khi đêm tối hay bị vật khác che lấp 

thì không thể thấy được. 

269 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



2.  Thiên nhãn: Là mắt của Chư Thiên ở cõi Sắc giới, cũng là mắt 

của người tu thiền định chứng đắc, bất cứ xa gần, lớn nhỏ, ngày 

đêm  hay  bị  vật  ngăn  cách  cũng  thấy  rõ  hết.  Cũng  như  quang 

tuyến và kính hiển vi của khoa học vậy. 

3.  Tuệ nhãn: Nhãn tuệ này là mắt của nhà đắc đạo trong hai thừa 

Thanh  Văn  và  Duyên  giác.  Các  Ngài  đắc  huệ  nhãn  này  nhờ 

dùng  trí  huệ  chiếu  soi  chơn  không  vô  tướng,  có  thể  quán  xét 

phá tan các giả tướng, biết rõ lý chơn không chẳng còn mê lầm 

điên đảo nữa. Cũng như tia sáng laser chiếu tới đâu thì các vật 

có  hình tướng đều tan rã hết. 

4.  Pháp  nhãn:  Là  mắt  trí  tuệ  của  chư  Bồ  Tát,  là  con  mắt  chánh 

pháp, thấu triệt tất cả các pháp môn ở thế gian và xuất thế gian 

một cách rõ ràng, không bị lọt vào tà pháp ngoại đạo nữa. 

5.  Phật nhãn: Là con mắt của Phật, gồm đủ bốn mắt trên và hoàn 

toàn sáng suốt thấu hết tất cả mọi pháp, không có gì mà chẳng 

biết.  (HT Thích Minh Chánh) 

35 “Hưng đại bi, mẫn hữu tình”: Phát rộng lòng thương xót hữu 

tình 

36 “Phân biệt diệc phi ý”: Phân biệt cũng không phải là ý 

37 “Tối sơ phương tiện”: Xa-ma-tha là Tối sơ phương tiện, Tam-

ma là Sơ phương tiện, Thiền-na là Phương tiện. 

 Đọc  thêm:   (Trích  A  Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao  Diễn  Nghĩa  -  Chủ 

 giảng: Lão pháp sư Tịnh Không năm 1984-Chuyển ngữ: Bửu Quang 

270 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Tự đệ tử Như Hòa - Giảo chánh: Huệ Trang và Đức Phong) 

Trong  kinh  Pháp  Hoa  chưa  từng  chỉ  rõ  phương  pháp  tu 

hành.  Chúng  ta  đọc  kinh  Pháp  Hoa,  cách  tu  như  thế  nào?  Thiên 

Thai đại sư của Trung Quốc sáng lập một phương pháp tu hành là 

Tam  Chỉ  Tam  Quán,  đấy  chính  là  phương  pháp  tu  học  của  Pháp 

Hoa Tông. Tam Chỉ Tam Quán hết sức mầu nhiệm. 

Thuở  ấy,  có  nhiều  vị  cao  tăng  Ấn  Độ  sang  Trung  Quốc, 

thấy phương pháp tu hành do Thiên Thai đại sư đề xướng, phương 

pháp  ấy  do  Ngài  ngộ  từ  kinh  Pháp  Hoa  bèn  hết  sức  khen  ngợi 

Thiên Thai đại sư. Họ còn nói phương pháp Nhất Tâm Tam Quán 

do đại sư sáng lập hết sức giống với Xa-ma-tha, Tam-ma và Thiền-

na được giảng trong kinh Lăng Nghiêm lưu truyền tại Ấn Độ. 

Do vậy, người Hán mới biết còn có một bộ kinh Đại Thừa 

là kinh Lăng Nghiêm. Các vị cao tăng từ Ấn Độ sang Trung Quốc 

mang  theo  nhiều  kinh  điển,  nhưng  chẳng  cầm  theo  kinh  Lăng 

Nghiêm. Pháp sư Trung Quốc sang Ấn Độ thỉnh kinh, du học, cũng 

chưa hề đọc kinh Lăng Nghiêm. Người Ấn Độ tiếc pháp, hết thảy 

các  kinh  đều  có  thể  truyền  cho  ngoại  quốc,  nhưng  kinh  Lăng 

Nghiêm  được  coi  là  quốc  bảo,  bí  mật  cất  giấu,  chỉ  truyền  cho 

người  trong  nước,  chẳng  truyền  cho  người  ngoại  quốc.  Do  vậy, 

ngày nay Ấn Độ gặp phải đại nạn: Phật pháp đoạn diệt là do quả 

báo tiếc pháp đấy! Chúng ta nên cảnh giác điều này. Tiếc tài sản 

mắc quả báo bần cùng, tiếc pháp mắc quả báo ngu si. Vì lẽ đó, Ấn 

271 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



Độ hiện nay không có Phật pháp. 



Kinh Lăng Nghiêm truyền sang Trung Quốc quả thật chẳng 

dễ dàng! Khi ấy, Thiên Thai đại sư muốn sang Ấn Độ, đâu phải là 

chuyện dễ! Giao thông không thuận tiện, đi đường bộ phải mất hai, 

ba  năm,  không  đơn  giản!  Do  vậy,  tại  núi  Thiên  Thai,  lão  nhân 

gia xây một cái đài bái  kinh hướng về phía Tây, hằng ngày lễ bái 

trên  đài,  cầu  cho  kinh  Lăng  Nghiêm  sớm  có  ngày  truyền  sang 

Trung Quốc. Ngài lễ bái suốt mười tám năm, mãi cho đến khi viên 

tịch, kinh vẫn chưa truyền sang. Do vậy, Thiên Thai đại sư chưa hề 

đọc kinh Lăng Nghiêm. 

Người Trung Quốc tuy không đi xin kinh, nhưng suốt mười 

tám năm lễ bái không gián đoạn, có tinh thần ấy mà vẫn chưa chiêu 

cảm được. Đến đời vua Trung Tông nhà Đường, cao tăng Ấn Độ là 

Bát Lạt Mật Đế[3] lén đem kinh này, gạt được hải quan, mang tới Trung Quốc. Người Trung Quốc như có được món quý báu nhất, 

lại gặp được Phòng Dung là một vị học giả hạng nhất trong nước 

tham gia phiên dịch. 



Ngài  Thiên  Thai  dùng  phương  pháp  tu  hành  là  Tam  Chỉ 

Tam  Quán, hoặc như kinh  Lăng Nghiêm  gọi  là  Xa-ma-tha, Tam-

ma và Thiền-na, hàng phàm phu đời Mạt Pháp cũng chưa chắc đã 

có thể thành tựu được. Quý vị nghĩ xem: Ngày nay có bao nhiêu 

người  học  Thiền?  Người  học  Thiền  chưa  chắc  đã  biết  dùng  Chỉ 

Quán,  chưa  chắc  đã  biết  dùng  phương  tiện  trong  kinh  Lăng 

272 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nghiêm, tức phương tiện đầu tiên nhất. Xa-ma-tha là tối sơ phương 

tiện, Tam-ma là sơ phương tiện, Thiền-na là phương tiện. Phương 

tiện, sơ phương tiện, tối sơ phương tiện, chẳng dễ dàng!  

38  “Điều  ngự  trượng  phu”:  Bậc  trượng  phu  hay  điều  hòa  hóa  độ 

chúng sanh nhu hòa, và hay ngự phục hóa độ chúng sanh cang cường. 

 Đọc thêm: (Trích tập 8- Thuyết giảng Phật thuyết đại thừa 

 Vô  Lượng  thọ,  Trang  nghiêm  thanh  tịnh,  Bình  đẳng  giác  Kinh  – 

 Tịnh Không Pháp sư chủ giảng – Lần thứ 10) 

“Trượng phu”.  Vào thời  xưa Trung  Quốc cùng hai chữ  anh 

hùng là tương đồng như nhau, đại trượng phu chính là đại anh hùng, 

cho nên trượng phu ở chỗ này không có phân nam nữ, cũng không có 

phân già trẻ, đây là từ trên tánh đức mà nói. Người khác không làm 

được việc này nhưng bạn có thể làm được, đó gọi là đại trượng phu. 

“Điều ngự”: Thực tế nói điều ngự là nói hiệu quả. “Điều” là 

điều tâm, trong tâm chúng ta vọng tưởng tạp niệm rất nhiều, làm 

thế nào có thể điều hoà? Đem vọng tưởng tạp niệm từ bỏ.“Ngự” là 

khống ngự, khống chế, khống chế hành vi của chúng ta, không để 

thân  khẩu  tạo  ác  nghiệp,  đó  gọi  là  ngự.  Cho  nên  “Điều  tâm  ngự 

hạnh” ở chỗ này nhà Phật gọi là chân thật tu hành. 

39 “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”: Xây dựng đất nước, 

cai trị dân chúng, dạy học làm đầu. 

40 “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ 

giả tướng”: Không có tướng ta, không có tướng người, không có 

273 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 



tướng chúng sanh, không có tướng thọ giả 

41 “Trung đạo đệ nhất nghĩa đế”: Trung đạo chính là không trụ 

hai bên. Nhị đế chỉ đến hai chân lý là chân lý tương đối (hay Tục 

đế, Thế đế) và chân lý tuyệt đối (hay Đệ nhất nghĩa đế). 

42 “Tứ gia hạnh”: Muốn đoạn trừ kiến hoặc, trước tiên người tu 

hành phải rời xa các tà thuyết, xoay tâm ý, tư tưởng dần vào chân 

lý: vô thường, vô ngã, bất tịnh, tứ đế, để nhận chân được các tánh 

cách  vô  thường,  vô  ngã,  bất  tịnh,  không  thật  v.v...của  cuộc  đời. 

Nhờ sự gần gũi với chân lý như thế, nên những điều thấy biết sai 

lầm điên đảo sẽ tan hết và 88 món kiến hoặc cũng không còn. Tuy 

nhiên, không phải chỉ trong một lúc mà đoạn được tất cả kiến hoặc; 

trái  lại,  phải  cần  nhiều  thời  giờ,  công  phu  tu  tập.  Từ  những  tư 

tưởng, thành kiến mê lầm của phàm phu mà đến Thánh trí để dự 

vào lòng Thánh quả, người tu hành phải tu bốn gia hạnh sau đây:   

a) Noản vị: Noản là hơi nóng; vị là địa vị. Người xưa, khi 

muốn lấy lửa, họ dùng hai thanh củi tre cọ sát vào nhau; trước khi 

lửa sắp bật lên, phải qua giai đoạn phát ra hơi nóng. Người tu hành 

muốn có lửa trí tuệ, cũng phải trải qua giai đoạn hơi nóng. Tất nhiên 

hơi nóng lửa trí tuệ chưa đốt cháy được củi phiền não, nhưng không 

thể không qua giai đoạn nầy được. Ðó là giai đoạn "Noản vị". 

b) Ðảnh vị: Ðảnh là chóp cao. Qua khỏi giai đoạn Noản vị, 

người tu hành tiếp tục tiến bước và lên được trên chóp đỉnh núi mê 

lầm. Ðứng ở địa vị nầy, toàn thân hành giả được tắm trong khoảng 

274 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  gian  rộng  rãi  vô  biên,  nhưng  chân  chưa  rời  khỏi  chóp  núi 

mê lầm. 

c) Nhẫn vị: Nhẫn là nhẫn nhịn, chịu đựng. Người biết nhịn, 

luôn  luôn  vẫn  yên  lặng  sáng  suốt  trước  sự  khuấy  phá  của  đối 

phương. Người tu hành lên đến bậc này, trí giác ngộ đã gần sáng 

tỏ,  thân  tâm  vẫn  giữ  được  mực  yên  lặng  trong  sáng,  mặc  dù  các 

pháp có lăng xăng và ẩn hiện. 

d) Thế hệ nhất vị: Bậc nầy cao quí nhất trong đời. Tu đến 

bậc này là một công phu rất to tát, gần giải thoát ra ngoài vòng Dục 

giới, như con diều giấy bay liệng giữa không trung, tự do qua lại, 

không còn bị cái gì làm ngăn ngại, ngoài sợi giây gai nhỏ. Nếu bứt 

sợi gai kia là diều bay luôn. Cũng như thế, người tu hành phá hết 

phần kiến hoặc nhỏ nhít sau cùng là được giải thoát luôn. 

Tóm  lại,  người  tu  hành  thường  xuyên  qua  bốn  món  gia 

hạnh nầy, tức là phá được cái lầm về tri kiến hay kiến hoặc, cái lầm 

của  Phi  phi  tưởng  mà  chứng  đặng  quả  Tu  đà  hoàn  là  quả  vị  đầu 

tiên trong Thanh văn thừa.  (Phật học Phổ thông – HT. Thích Thiện 

 Hoa) 

43  “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”:  Ngoài  không  dính  ở 

tướng, trong không động tâm. 


****** 

 



275 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 





HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

  

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

 

276 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan  hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông). 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

277 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 5 









278 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-041-050





index-114_1.jpg





index-1_1.jpg





index-184_1.jpg





index-68_1.jpg





index-38_1.jpg





index-88_1.jpg





